# Navadvípa-Dhama Paríkrama

e

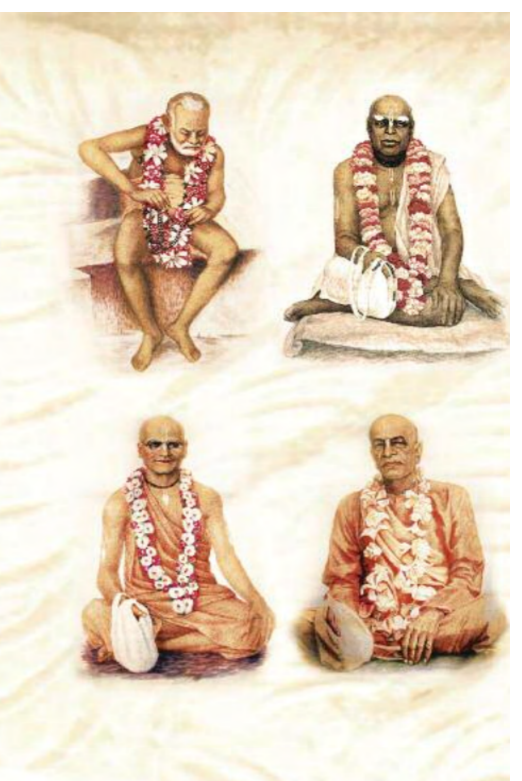
## Gauramandala Paríkrama

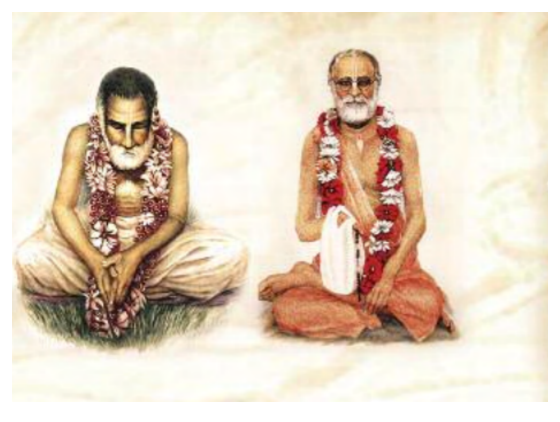




Dedicato al mio Santo Maestro
Śrī gaudiya vedanta Acarya Kesari nitya lila pravista
Om visnupada astottara sata Śrī Śrīmad
Bhakti Prajnana Kesava Gosvami Maharaja
Il migliore della decima generazione di discendenti della
Bhagavata-parampara da Śrī Krsna Caitanya Mahaprabhu,
e fondatore della Śrī Gaudiya Vedanta Samiti e
dei suoi rami nel mondo.

Swami B. V. Warangen







## La successione disciplica

Śrīla Jagannatha dasa Babaji Mj Śrīla Bhaktivinodha Thakura Śrīla Gaurakisora dasa Babaji Mj Śrī Śrīmad Bhaktisiddhanta Sarasvati Prabhupada

Śrī Śrīmad Bhakti Prajnana Kesava Mj Śrī Śrīmad Bhaktivedanta Swami Mj Śrī Śrīmad Bhaktivedanta Narayana Maharaja

#### Libri tradotti in italiano Di *Śrīla Bhaktivedanta Narayana Maharaja*

Il Nettare della Govinda-lila Andare oltre Vaikuntha Bhakti-rasavana Śrī Siksastaka Śrī Bhakti-rasamrta-sindhu bindu Śrī Manah-siksa Bhakti-tattva-viveka Śrī Upadesamrta Śrī Gaudiya Giti guccha Śrīmad Bhagavad-gita 1-2-3 Oltre il Nirvana Śrī Harirama Maha-mantra Jaiva-dharma 1-2-3 Śrī Vrajamandala Parikrama Śrī Brahma-samhita Śrī Bhakti-rasayana La via dell'amore Gopi-gita Śrī Gita-Govinda Prema-pradipa Śrī Guru-darsana Raga-vartma-candrika L'essenza di tutte le istruzioni

Associazione Vaisnava Gaudiya Vedanta Via Cantone Salero, 5 13865 Curino (BI)

Guru-tattva

www.gaudiya.it - email:gaudyait@gmail.com

Tel. 015928173

## Contenuti

| Introduzione                                   | . 15 |
|------------------------------------------------|------|
| Prefazione                                     | . 20 |
| Prima Parte                                    |      |
| La Magnificenza di Śrī Navadvipa-dhama         | 21   |
| L'aspetto e la dimensione del <i>Dhama</i>     |      |
| Seconda Parte                                  |      |
| Le nove isole                                  | 25   |
| Capitolo 1 – Śrī Antardvipa                    | 30   |
| Atopura-grama                                  | 30   |
| La stanza del parto di Saci-devi               | . 37 |
| Ksetrapala Siva o Gopisvara Mahadeva           | . 37 |
| Tempio di Śrī Nrsimhadeva                      |      |
| Śrī Gaura-kunda                                | . 38 |
| Vrddha-Siva o Siva-dova                        | . 38 |
| Mahaprabhu-ghata                               | . 38 |
| Jagai-Madhai-ghata o Madhai-ghata              | . 39 |
| Barakona-ghata                                 | . 41 |
| Ganga-nagara                                   | 43   |
| Śrīvasa-angana o Khola-bhangara-danga          | . 44 |
| Śrīvasa Pandita                                | . 45 |
| Śrī Advaita-bhavana, la casa di Advaita Acarya | 46   |
| Śrī Gadadhara-angana                           | 48   |
| Śrī Svarupa Damodara                           | 49   |
| Śrī Jagadananda Pandita                        | 50   |
| Śrī Candrasekhara-bhavana                      | . 52 |
| Samadhi Mandira di Śrīla Bhaktisiddhanta       | 57   |
| Samadhi di Śrīla Gaura-kisora das Babaji       | . 58 |
| Śrī Radha-kunda e Syama-kunda                  | 59   |
| Prthu-kunda o Ballala-dighi                    | 61   |

| Residenza di <i>Srī Murari Gupta</i>             | 61  |
|--------------------------------------------------|-----|
| Śrī Isodyana o residenza di Nandana Acarya       | 63  |
| Le Gaudiya Matha a Isodyana Mayapura             | 65  |
| Śrī Yogapita Mayapura                            | 66  |
| Śrī Gaura Gadadhara asrama                       | 68  |
| Śrī Gaudiya asrama                               | 69  |
| Śrī Caitanya-candrodaya Mandira                  | 69  |
| Śrī Gaura-Nityananda Mandira                     | 69  |
| Śrī Caitanya Gaudiya Matha                       | 71  |
| Śrī Caitanya-Bhagavat Matha                      | 71  |
| Śrī Krsna-Caitanya Matha                         | 72  |
| Śrī Gopinatha-Gaudiya Matha                      | 72  |
| Śrī Gauranga-Gaudiya Matha                       |     |
| Śrī Paramahamsa Gaudiya Matha                    |     |
| Luogo di nascita di Caitanya Mahaprabhu          |     |
| Il luogo geografico dell'antica Navadvipa        |     |
| Antardvipa Mayapura e Śrīla Bhaktivinoda Thakura |     |
| Capitolo 2 – Śrī Simantadvipa                    | 83  |
| Samadhi del Chand-Kazi                           | 84  |
| Sridhara-angana                                  | 86  |
| Capitolo 3 – Śrī Godrumadvipa                    | 88  |
| Svananda-sukhada-kunja                           |     |
| Suvarna-vihara                                   | 93  |
| Harihara-ksetra                                  | 95  |
| Devapalli o Nrsimhapalli                         | 98  |
| Capitolo 4 – Śrī Madhyadvipa                     | 105 |
| Saptarsi-bhajana-sthala                          |     |
| Naimisaranya                                     |     |
| Brahmana-puskara                                 |     |
| Uccahatta                                        |     |
| Pancaveni                                        | 108 |

| Capitolo 5 - Śrī Koladvipa                            | 109 |
|-------------------------------------------------------|-----|
| Praudhamaya                                           | 114 |
| Bhajana kuti e samadhi di Jagannatha das Babaji       | 116 |
| Kuliya-dharmasala – Gaura Kisora dasa Babaji Mj       | 118 |
| Śrīla Vamsi dasa Babaji Mj                            | 121 |
| Śrī Devananda Gaudiya Matha                           | 122 |
| Śrī Keshavaji Gaudiya Matha                           | 128 |
| Śrī Caitanya Sarasvata Gaudiya Matha                  | 130 |
| Śrī Sarasvata Gaudiya Asrama e Mission                | 130 |
| Samudragadha                                          | 131 |
| Campaka-hatta                                         | 132 |
| Capitolo 6 – Śrī Rtudvipa                             | 136 |
| Śrī Radha-kundha                                      | 136 |
| Vidyanagara                                           | 137 |
| Capitolo 7 – Śrī Jahnudvipa                           | 141 |
| Bishma-tila                                           | 145 |
| Capitolo 8 – Śrī Modadrumadvipa                       | 147 |
| Residenza di Śrīla Vrndavana dasa Thakura             | 149 |
| La casa del padre di Malini-devi e Śrī Vasudeva Datta | 150 |
| Residenza di Śrī Sarangadevi Murari                   | 151 |
| Vaikunthapura                                         | 152 |
| Mahatpura                                             | 154 |
| Capitolo 9 – Śrī Rudradvipa                           | 157 |
| Bilvapaksa                                            | 158 |
| Bharadvaja-tila                                       | 159 |
| Nidaya-ghata                                          | 159 |
| Terza Parte                                           |     |
| Principali luoghi santi di Śrī Gauda-Mandala          |     |
| Ambica-kalana                                         | 161 |

| Srī Gauridasa Pandita                          | 161 |
|------------------------------------------------|-----|
| Balasagrama (Radhanagara)                      | 163 |
| Śrī Minaketana Ramadasa                        | 163 |
| Benapola                                       | 163 |
| Śrī Haridasa Thakura                           | 166 |
| Budhana                                        | 166 |
| Budhui-pada                                    | 166 |
| Budhuri                                        | 166 |
| Cakadaha                                       | 166 |
| Cakundi                                        | 166 |
| Śrīnivasa Acarya                               | 167 |
| Candapada                                      | 167 |
| Candapura                                      | 168 |
| Catigrama                                      | 168 |
| Śrī Pundarika Vidyanidi                        | 168 |
| Śrī Mukunda Datta                              | 170 |
| Chatrabhoga                                    | 170 |
| Chunchura                                      | 171 |
| Damihata                                       | 171 |
| Śrī Vamsi-vadanananda                          | 172 |
| Denuda                                         | 172 |
| Devagrama e Śrī Visvanatha Cakravarthi Thakura | 172 |
| Dhaka                                          | 174 |
| Dhaka-daksina                                  | 174 |
| Darendra-Bahadura                              | 175 |
| Śrī Syamananda Prabhu                          | 176 |
| Ekacakra e Śrī Nityananda Prabhu               | 176 |
| Gopavallabhapura                               | 181 |
| Śrī Rasikananda Prabhu                         | 181 |
| Guptipada                                      | 182 |
| Jhamatapura                                    |     |
| Kagaja Pukuriya                                |     |
| Kajaligrama                                    | 184 |
|                                                |     |

| Kalikapura                 | 184 |
|----------------------------|-----|
| Kancadapada o Kancanapalli | 185 |
| Kancana-gadiya             | 185 |
| Kancana-grama              | 186 |
| Kankutiya                  | 186 |
| Kasima-bazara              | 186 |
| Katava                     | 187 |
| Kendubilva                 | 187 |
| Kesiyadi                   | 187 |
| Khadadaha                  | 187 |
| Khanakula-krsna-nagara     | 188 |
| Kheturi                    | 189 |
| Kograma                    | 190 |
| Kolkata Bagabazara         | 190 |
| Krsnapura                  | 191 |
| Kalai o Kanui-grama        | 191 |
| Kulina-grama               | 191 |
| Sri Ramananda Vasu         | 192 |
| Kumarahatta                | 193 |
| Śrī Isvara Puripada        | 193 |
| Madhai-tala                | 194 |
| Mahesa                     | 194 |
| Mekhala                    | 195 |
| Navagrama                  | 195 |
| Navahatta                  | 195 |
| Nityanandapura             | 196 |
| Pancakuti                  |     |
| Panihati                   | 196 |
| Śrī Ragava Pandita         | 197 |
| Pascimapada                | 198 |
| Phuliya                    |     |
| Pichalada                  |     |
| Putiya                     | 199 |

| Śrī Gangamata Gosvamini         | 199 |
|---------------------------------|-----|
| Ramakeli                        | 201 |
| Śrī Rupa e Śrī Sanatana Gosvami | 202 |
| Śrī Anupama                     | 205 |
| Śrī Jiva Gosvami                | 205 |
| Saidabada                       | 206 |
| Sankhanagara                    | 207 |
| Santipura e Śrī Advaita Acarya  | 208 |
| Saptagrama                      | 211 |
| Sitala-grama                    | 212 |
| Śrī khanda                      |     |
| Śrī Narahari Sarakara Thakura   | 213 |
| Śrī Mukunda Sarakara Thakura    | 213 |
| Śrī Ciranjiva Sena              | 215 |
| Śrī Damodara Kaviraja           | 215 |
| Śrī Ramachandra Kaviraja        | 215 |
| Śrī Govinda Kaviraja            | 216 |
| Śrī Sulocana                    | 217 |
| Śrī Balarama Dasa               | 217 |
| Śrī Ratikanta Thakura           | 217 |
| Śrī Rama-gopala dasa            | 217 |
| Śrī Ramanapura-catara           | 218 |
| Talakhari                       | 218 |
| Tamaluca, o Tamralipti          | 218 |
| Triveni                         |     |
| Uddharana-pura                  | 219 |
| Vighnapada                      |     |
| Vakalacandradvipa               |     |
| Śrī Candrasekhara Acarya        |     |
| Vakresvara                      |     |
| Vallabhapura                    |     |
| Vanavisnupura                   |     |
| Varahanagara                    |     |

| Vrajarajapura e Śrī Gadadhara dasa | 222 |
|------------------------------------|-----|
| Yajigrama                          | 223 |
| Yasada                             |     |
|                                    |     |
| Quarta Parte                       |     |
| Śrī Navadvipastakam                | 225 |
| Le glorie di Śrī Navadvipa-Dhama   | 228 |

#### Introduzione

Svamasundara Śrī Krsna, il figlio del re di Vraja, è la Verità Assoluta. Egli è Dio la presona Suprema, la causa di tutte le cause e l'origine di tutto, sebbene Egli stesso sia senza inizio. personificazione dell'eternità, della conoscenza e della beatitudine; possiede tutte le potenze ed è il più misericordioso. Egli assapora tutti i sentimenti trascendentali di cui ne è la personificazione. Questo stesso Śrī Krsna, che compie passatempi colmi di dolcezza, mostra il massimo grado di magnanimità diventando  $\acute{S}r\bar{\imath}$ Gaurasundara. Colui che concede liberamente l'amore trascendentale. Così Śrī Krsna e Śrī Gaurasundara sono un identico principio spirituale (tattva). La dimora di Śrī Krsna, Śrī Vrindavanadhama, è identica in tutti gli aspetti alla dimora di Śrī Gaurasundara, a Śrī Navadvipa-dhama; entrambi i loro perimetri sono di circa trentadue miglia (sedici kosa) e le scritture Vediche rivelano che i passatempi di Śrī Gaurasundara sono la continuazione dei passatempi di Krsna. A Vraja, Krsna gusta i sentimenti d'amore trascendentale, e a Navadvipa-dhama li distribuisce. Il devoto che compie le pratiche devozionali aspirando ai sentimenti trascendentali di Vraja può raggiungere facilmente l'amorevole devozione degli associati eterni di Kṛṣṇa a Vraja (vraja-prema) rifugiandosi in Śrī Gaurasundara e nei Suoi cari compagni a Śrī Navadvipa-dhama, dove le offese non vengono considerate.

Perciò, le glorie di *Navadvipa-dhama* e *Vrindavana-dhama* sono talmente eccelse da non poter essere pienamente illustrate. *Devarishi Narada*, *Śrī Uddhava* e altri santi e saggi, pur possedendo un alto livello di *prema*, aspirano ad acquisire quel *vraja-prema* che è molto raro da raggiungere. La dimora di *Śrī Gaurasundara* concede facilmente questo *prema* ai *sadhaka* che vi si rifugiano. In conclusione, *Śrī Navadvipa-dhama* è molto magnanima come lo stesso *Śrī Gaurasundara*.

Navadvipa-dhama consiste di nove isole (nava significa 'nove' e dvipa significa 'isola'), Antardvipa, Simantadvipa, Godrumadvipa, Madhyadvipa, Koladvipa, Ritudvipa, Jahnudvipa, Modadrumadvipa e Rudradvipa. Inoltre, Navadvipa-dhama è la dimora dei nove aspetti del servizio devozionale così definiti: Antardvipa rappresenta l'arresa del sè; Simantadvipa l'ascolto; Godrumadvipa il canto; Madhyadvipa il ricordo; Koladvipa servire il servizio ai piedi di loto del Signore; Rtudvipa l'adorazione; Jahnudvipa offrire preghiere; Modadrumadvipa prodigarsi con animo di servitore; e Rudradvipa servire con sentimento di amicizia

Śrī Gaurasundara e i Suoi intimi associati manifestarono i loro passatempi in tutta Navadvipa-dhama, e nella più estesa area circostante chiamata 'Śrī Gauda-mandala', dove apparvero molti dei Suoi intimi associati assistendoLo nei passatempi e praticando il bhajana. A oggi i luoghi menzionati in questo libro evocano il ricordo dei passatempi eterni del Signore, come confermato nel Bhakti-ratnakara (1.57):

## adyapiha sei lila kare gaurarya kona-kona bhagyavan dekhibare paya

"Anche oggi Śrī Gaurasundara compie i passatempi a Navadvipa con i Suoi associati, ma solo un'entità vivente molto fortunata può vederli."

La vita di una *jiva* raggiunge il pieno successo quando percorre attorno a *Śrī Navadvipa-dhama*, dove si svolgono i più estatici divertimenti del Signore. Inoltre, se lo fa mentre canta il Santo Nome e ascolta l'*hari-katha*, riceve un beneficio illimitato.

Śrīla Jiva Gosvami era ancora giovane quando Mahaprabhu (Śrī Gaurasundara) entrò nei Suoi passatempi eterni e lasciò questo mondo. Poco dopo aver terminato gli studi, egli rinunciò alla vita materiale e raggiunse Śrīdhama Mayapura. Nella casa di Mahāprabhu, Śrī Jiva Gosvami ricevette l'inestimabile personale

misericordia di Śrī Nityananda Prabhu, che in seguito lo guidò nel parikrama di Navadvipa-dhāma di trentadue chilometri, parlando dei passatempi di Mahāprabhu in ogni luogo. Troviamo profonde e commoventi descrizioni di questo parikrama nel Śrī Navadvipa-dhama-mahatmya di Śrīla Bhaktivinoda (vedi Parikrama-khanda).

Anni dopo, Śrī Isana Thakura, un associato di Mahaprabhu, portò con sè al parikrama di Navadvipa-dhama, Śrīnivasa acarva, Śrī Narottama Thakura e Śrī Ramacandra Kaviraja. Śrīla Narahari Cakravarti Thakura ci dona una vivida e accattivante descrizione di questo parikrama nel suo Bhakti-ratnakara; inoltre una concisa ma completa descrizione per l'intensità dei sentimenti delineati, si trova nel libro di Bhaktivinoda Thakura intitolato 'Navadvipa-bhavataranga'. In tempi recenti il nostro grande maestro spirituale, om visnupada astottara-sata Śrī Śrīmad Bhaktisiddhanta Sarasvati Gosvami Thakura Prabhupada, ha inaugurato il Śrī Navadvipadhāma parikrama e lo ha eseguito secondo la concezione che Śrīla Bhaktivinoda Thakura espresse nella parte del libro 'Navadvipadhāma-mahatmya' a ciò dedicata. Egli eseguì il parikrama con migliaia di pellegrini, dando loro l'opportunità di parteciparvi conferendo ogni fortuna e buon auspicio ad una vasta comunità di fedeli. Seguendo le sue orme, il nostro amato maestro spirituale, jagad-guru nitya-lila pravista om visnupada astottara-sata Śrī Śrīmad Bhakti Prajnana Kesava Gosvami Maharaja, ha continuato il parikrama ogni anno della sua vita, e con essi tutti i devoti rifugiatisi in lui.

Nel corso degli ultimi quarantacinque anni, questo inutile e insignificante servitore ha avuto l'opportunità di partecipare al  $\acute{S}r\bar{\imath}$  Navadvipa-dhama parikrama. Per molti anni l'ho compiuto con il mio maestro spirituale, ricevendo molte opportunità di ascoltare le narrazioni dei passatempi e le conclusioni filosofiche direttamente dalla sua bocca di loto. Più tardi, quando egli entrò nei passatempi non manifesti, ho svolto il parikrama guidato della sua Associazione,

la Śrī Gaudiya Vedanta Samiti. Questo libro si basa sull'opportunità di ascoltare direttamente tutte le informazioni tratte dal 'Bhaktiratnakara' e dai preziosi testi 'Navadvipa-dhama Mahatmya' e 'Navadvipa-bhava-taranga' di Śrīla Bhaktivinoda Thakura.

Il *prema-dharma* di Śrī Caitanya Mahaprabhu, la religione eterna del puro servizio di amore trascendentale per Śrī Kṛṣṇa, è stato ampiamente propagato in tutto il mondo e innumerevoli pellegrini dall'India e dall'estero giungono per avere il darsana del luogo dell'apparizione di Śrīman Mahaprabhu, Śrīdham Mayapura, e i vari luoghi dei passatempi a Navadvipa-dhama. In questo modo spero che questo libro aiuti tutti i devoti fedeli.

Il mio più adorabile *Gurudeva*, il gioiello più prezioso tra i vaishnava simili a cigni, e il guardiano della Śrī Gaudiya vaishnava sampradaya Śrī Śrīmad Bhakti Prajnana Kesava Gosvami, è il fondatore acarya della Gaudiya Vedanta Samiti e delle gaudiyamatha in tutta l'India sotto la sua giurisdizione. Egli stabilì la Śrī Keshavaji Gaudiya Matha a Mathura-dhama per predicare il premadharma di Śrīman Mahaprabhu tra la popolazione di lingua hindi. La sua indomita misericordia e ispirazione hanno portato a molte traduzioni di testi devozionali dal bengalese all'hindi, e questo lavoro di traduzione continua tutt'oggi. Oggi è un grande piacere presentare questo libro a tutti i lettori, a nome del mio Gurudeva.

Infine, devo menzionare che questo libro è stato pubblicato molto rapidamente grazie all'entusiasmo, generosità e affetto dell'attuale presidente e acarya della Gaudiya Vedanta Samiti, il mio confratello parivrajakacarya Śrī Śrīmad Bhaktivedanta Vamana Maharaja e gli sono debitore. Possa egli offrire questo libro nelle mani di loto del nostro amato Gurudeva e conferire così il suo affetto su di me. Questa è la nostra preghiera ai suoi piedi di loto.

Il servizio offerto dai devoti per pubblicare questo libro è lodevole. Degni di menzione sono Śrī Om Prakasa Vrajavasi (M.A.)

Sahityaratna, Dr. Kedara Datta Tatradi (Ph.D.), Śrīman Navina-krsna Brahmacari, Śrīman Ananga-mohana Brahmacari e altri, che come Śrīman Jagannatha dasa Adhikari hanno finanziato la pubblicazione. Prego ai piedi di loto di Śrī Guru-Gauranga e Śrī Gandharvika-Giridhari di farli oggetto della loro traboccante misericordia e benedizioni.

Pregando per una particella della misericordia di  $\acute{S}r\bar{\imath}$  Hari,  $\acute{S}r\bar{\imath}$  Guru e dei Vaisnava,

Śrī Bhaktivedanta Narayana - Śrī Gaura-purnima, 1992 Śrī Keshavaji Gaudiya Matha - Mathura (U.P.)

## **Prefazione**

In questo libro, il nostro eterno e misericordioso *Gurudeva*, Śrī Śrīmad Bhaktivedanta Narayana Gosvami Maharaja, descrive i numerosi luoghi sacri di Śrī Navadvipa dhama introducendo molti luoghi sacri nell'area di Śrī Gauda-mandala incluso il Bangladesh.

La mappa di Śrī Gauda-mandala offre un'altra dimensione di coinvolgimento del lettore in questo e altri libri riguardanti Śrīman Mahaprabhu e i Suoi seguaci. La posizione di molti luoghi sono stati verificati, ma nel tempo alcuni sono stati dimenticati o coperti dai segni del tempo, perciò non sono facilmente individuabili o disponibili da visitare.

Śrīpad Bodhayan Maharaja ci ha gentilmente messo in contatto con Śrīman Mukunda Prabhu (Mr. Mukulpada Mitra) da Dhaka il quale ha assicurato un pellegrinaggio verso il Bangladesh per ottenere delle fotografie.

Preghiamo per avere un giorno il desiderio genuino di ottenere la misericordia del nostro Gurudeva e dei seguaci di Mahaprabhu, per cui ci ritroveremo tutti immersi nello stesso oceano d'amore per  $Śr\bar{\imath}$  Gauranga.

Finito di tradurre - Settembre 2020

Lila Purusottama Bhayan

## Prima Parte

#### La magnificenza di Śrī Navadvipa Dhama



Offro i miei omaggi a Śrī Navadvipa-dhama, una terra trascendentale tanto incantevole da rubare il cuore. La Chandyoga Upanishad chiama questa dimora 'Brahmapura', le Smrti la definiscono 'Svetadvipa', e per quei rari devoti esperti nei segreti trascendentali, è 'Vraja'.

Śrī Navadvipa-dhama è il luogo dei passatempi di Śrī Sacinandana Gaurahari; Egli è ornato dai sentimenti e dalla lucentezza dorata di Śrī Radha. Gaurahari è la forma combinata di Śrī Krishna, che è il monarca di tutti i sentimenti trascendentali (rasa-raja), e di Śrī Radha, la personificazione dell'amore estatico per Dio (mahabhava). "Antah krsnam bahir-gauram - internamente Egli è Krishna Stesso, ed esteriormente ha la carnagione dorata (gaura)."

La gloria di questo luogo sacro (dhama) è senza limiti e paragoni. Il dhama di Śrī Caitanya Mahaprabhu è eterno, è tanto profondo ed esoterico quanto Egli stesso, tuttavia le entità viventi condizionate non sono in grado di vederlo correttamente, perché hanno voltato le spalle al Signore e di conseguenza, sono avvolti dalla Sua energia illusoria (Mahamaya). Per la misericordia di Yogamaya-devi, la personificazione dell'energia illusoria (Mahamaya) rimuove la copertura che impedisce di vederne lo splendore spirituale rivelando alle entità viventi le vere glorie della santa dimora del Signore. Ciò è spiegato da Śrīla Bhaktivinoda Thakura nel Śrī Navadvipa-bhavataranga (verso 11):

## maya-jalavrta caksu dekhe ksudragara jada-maya bhumi jala dravya jata ara maya krpa kari jala uthaya jakhana ankhi dekhe suvisala cinmaya bhavana

"Colui che ha gli occhi coperti dall'energia illusoria, guardando il *dhama* vede solo un luogo ordinario composto di elementi materiali, come terra e acqua; tuttavia, se l'energia illusoria rimuove misericordiosamente le stratificazioni date dalle concezioni materiali che oscurano la realtà trascendentale, allora ne avrà la meravigliosa visione."

I passatempi di Śrī Krishna (krsna-lila) e i passatempi di Śrīman Mahaprabhu (gaura-lila) non sono differenti, sono come Vrindavana-dhama e Navadvipa-dhama. I Gaura-lila sono il proseguimento dei krsna-lila. Alla fine di Dvapara-yuga il supremamente misericordioso Vrajendra-nandana Śrī Krishna, la quintessenza di tutti i sentimenti trascendentali, discese in questo mondo materiale insieme all'intera Vraja e con i Suoi associati. Apparve con l'intento di concedere il Suo amore trascendentale agli esseri viventi e a tal fine mostrò i Suoi meravigliosi e variegati passatempi. Anche se il Santo Nome e la dimora di Krishna sono infinitamente magnanimi, le entità viventi (jive) non possono

ottenere facilmente *krsna-prema*, per il vasto accumulo di offese. È impossibile raggiungere *prema* finché il canto del Santo Nome presenta delle offese. Sorprendentemente, le offese non sono considerate significative quando si canta il Santo Nome di *Śrī Gaurasundara*, si visita la Sua santa dimora e si pratica l'amorevole devozione (*bhakti*). *Krishna-prema* si raggiunge molto raramente, tuttavia se una persona pronuncia i nomi di *Śrī Gaura* e *Śrī Nityananda Prabhu* a *Śrī Navadvipa-dhama*, *krsna-prema* si manifesta con facilità nel suo cuore, senza tener conto delle offese.



Navadvipa-dhama ha un'ulteriore e speciale magnificenza: se un sadhaka adora Śrī Gaurasundara con sentimenti di neutralità (santarasa) o servitù (dasya-rasa) può qui raggiungere facilmente lo stato d'animo di amicizia (sakhya-rasa), di genitori (vatsalya-rasa) o amore coniugale (madhura-rasa) per Krishna.

Śrīla Bhaktivinoda Thakura spiega che l'adorazione di Śrīman Mahāprabhu dev'essere svolta con sentimenti di servizio. Quando tale sentimento di servizio giunge a maturazione, nel cuore del praticante si manifesta il supremo nettareo amore per Śrī Krishna,

realizzando così, in virtù del *bhajana* di *Śrīman Mahaprabhu*, la forma unificata di *Śrī Radha* e *Śrī Krishna*. Essi manifestano il Loro puro amore trascendentale rendendo partecipi in qualche grado, le entità viventi che ne hanno sviluppato desiderio.

La gloria infinita di Śrī Navadvipa-dhama non può essere pienamente descritta nemmeno da *Brahma* il progenitore dell'umanità; dal signore dei signori, Mahadeva; o da Anantadeva con le sue migliaia di bocche. Per innumerevoli millenni, Deva e Devi, così come Rudra e Siddha, adorarono Śrī Gauracandra in varie parti di Navadvipa-dhama per ricevere la Sua misericordia e la misericordia del dhama. Le Sruti e le Smrti, i Tantra, i Purana e altre scritture, non rivelano il vero splendore di Śrī Navadvipadhama, poichè può essere compreso solo per misericordia di Bhagavan e dei Suoi devoti. Fu per desiderio del Signore che in Satya-yuga, Treta-yuga e Dvapara-yuga le glorie di Śrī Navadvipadhama rimasero celate. In Kali-yuga, viceversa, la gloria di questo dhama si manifesta chiaramente e l'influenza degli altri luoghi sacri diminuisce. Dio, la Persona Suprema, Vrajendra-nandana Śrī Krishna, discende come Śrī Gaurasundara a beneficio degli esseri viventi allo scopo di propagare il canto del Santo Nome e per distribuire *prema*; oltre a questo, discende personalmente per gustare i sentimenti di Śrī Radha

A quel tempo, la sua dimora più cara, *Vrindavana*, che in quel periodo era celata, si manifestò come Śrī Navadvipa-dhama e conferì con forza la *prema-bhakti*. Se una persona si rifugia da Śrī Gaurasundara nella Sua dimora trascendentale, raggiungerà facilmente la *prema-bhakti* che devoti come Śrī Narada e altri, raramente raggiungono. Śrī Gaura e Śrī Nityananda non considerano seriamente le offese delle entità viventi compiute nella Loro dimora. La *prema-bhakti* nell'unnatojjvala-rasa di Vraja, ossia il sentimento d'amore con particolare propensione per il servizio a

*Radhika*, si ottiene semplicemente risiedendo nella terra di *Navadvipa* o anche compiendone il periplo con fede.

#### L'aspetto e la dimensione del Dhama

Le nove isole di Śrī Navadvipa-dhama sono situate all'interno di Śrī Gauda-mandala dove scorrono entrambe le rive di Bhagavati-Bhagirathi (Ganga). Qui, Bhagavati-Ganga scorre seguendo un percorso tortuoso, come se fosse riluttante a proseguire oltre, e preferendo invece avvolgere nel suo eterno abbraccio, il luogo dei divertimenti di Śrī Mahaprabhu.



Śrī Gauda-mandala si estende su ventuno yojana, ossia circa centosettanta miglia, con Śrī Ganga-devi che scorre al centro. Śrī Navadvipa-dhāma si trova nel cuore di Śrī Gauda-mandala, e Yogapitha-Mayapura, dove apparve Śrīman Mahāprabhu nel centro. Gauda-mandala è una gemma che esaudisce i desideri, perché tutto ciò che vi si trova, l'acqua, la terra e gli alberi, è spirituale. Tutti i luoghi sacri, come le sette città sante, così come i fiumi Ganga,

*Yamuna* e *Sarasvati*, sono presenti nella sua area. Il *darsana* che le entità viventi hanno di questo straordinario *dhama*, dipende unicamente dalla misericordia di *Nityananda Prabhu*.

Śrī Navadvipa ha la forma di un grande fiore di loto a otto petali, il cui centro è Antardvipa Mayapura. Simantadvipa, Godrumadvipa, Koladvipa, Rudradvipa, Madhyadvipa, Jahnudvipa, Modadrumadvipa e Ritudvipa costituiscono gli otto petali del loto. Il centro di Śrī Gauda-mandala, che è Navadvipa-dhama, ha una circonferenza di sedici kosa (circa trentadue miglia), ed è simile al pericarpo di un fiore di loto. Secondo le Scritture, il luogo dell'apparizione di Śrīman Mahāprabhu, Antardvipa Mayapura, si trova sulla sponda orientale del Gange, e anche con Simantadvipa, Godrumadvipa e Madhyadvipa. Le altre cinque isole: Koladvipa, Rtudvipa, Rudradvipa, Jahnudvipa e Modadrumadvipa giacciono sponda occidentale. Esaminando 1e antiche sulla mappe cinquecentenarie e studiando le autorevoli letterature di quel tempo, risulta evidente che il luogo dell'apparizione di Mahaprabhu era situato sulla riva orientale del Gange.

Il Śrī Caitanya-bhagavata, la Śrī Caitanya-caritamrta e altre antiche scritture autorevoli forniscono un chiaro quadro di come Śrīdham



Mayapura, il samadhi del Chand Kazi, il maniero di Ballala Sena, Ballala-dighi, Sridhara-āgana e altri luoghi, erano situati nelle immediate vicinanze delle rive orientali del Gange. È solo in tempi relativamente recenti che la città di Navadvipa è posizionata sulla riva occidentale del Gange, che è la sede dell'originale Koladvipa. Quando il Gange inondò l'originale città di Navadvipa, i suoi abitanti si trasferirono sul terreno più alto della riva occidentale. Cambiamenti come questo non sono insoliti; oggi, ancora una volta, vi sono molti bei templi che decorano la riva orientale del Gange.

La circumambulazione di Śrī Navadvipa-dhama inizia da Antardvipa Mayapura. Da lì si procede in sequenza a Simantadvipa, Godrumadvipa e Madhyadvipa. Dopo aver attraversato il Gange, si prosegue verso Koladvipa, Rtudvipa, Jahnudvipa, Modadrumadvipa e Rudradvipa, ritornando infine ad Antardvipa per completare il parikrama. In precedenza Rudradvipa era situata sulla riva occidentale del Gange, ma ora si trova sulla sponda orientale. Il giorno propizio per iniziare il parikrama annuale è l'ottavo o nono giorno della quindicina del luminoso mese di Phalguna (febbraiomarzo), ed è di buon auspicio terminarlo il giorno di luna piena o Purnima, dello stesso mese. In questo modo si possono visitare una due diverse isole ogni giorno, e a Purnima, la festa dell'apparizione di Śrī Gaurasundara, ci si può recare a Śrīdhama Mayapura. Nel libro Śrī Navadvipa-dhama-mahatmya, Śrīla Bhaktivinoda Thakura descrive splendidamente in poesia bengali, i luoghi del parikrama, e brevemente anche nel suo Śrī Navadvipabhava-taranga, così come Śrīla Narahari Cakravarti Thakura nel suo testo *Bhakti-ratnakara* 

Il primo a compiere il *parikrama* fu Śrī Nityananda Prabhu che guidò Śrī Jiva Gosvami; e poi il servitore di Mahaprabhu Śrī Isana Thakura; un residente di Mayapura condusse con sè attorno al dhama, Śrīnivasa Acarya, Śrī Narottama Thakura e Śrī Ramacandra Kaviraja. In seguito Bhaktivinoda Thakura compì lo stesso

parikrama e descrisse i luoghi di pellegrinaggio in tutte le nove isole nel Śrī Navadvipa-dhāma-mahatmya. Il maestro che successivamente s'incaricò del parikrama fu Śrīla Sarasvati Thakura e in seguito ogni anno i suoi principali discepoli continuarono questa pratica fino ai giorni nostri.

Jagad-guru Śrīla Bhakti Prajnana Kesava Gosvami Maharaja e i suoi seguaci sono tra quei discepoli che più si sono impegnati nel rendere accessibile la partecipazione all'annuale parikrama. Ciascuna delle nove isole di Navadvipa rappresenta uno dei nove principali aspetti della devozione descritti nello Śrīmad-Bhagavatam: Godrumadvipa - il canto (kirtanam); Madhyadvipa - il ricordo (smaranam); Koladvipa - servire i piedi di loto del Signore (padasevanam); Rtudvipa - adorazione (arcanam); Jahnudvipa - offrire preghiere (vandanam); Modadrumadvipa - coltivare il sentimento del servitore (dasyam); Rudradvipa - servire come un amico (sakhyam); Simantadvipa - ascolto (sravanam); e Antardvipa - l'arresa del se' al Signore (atma-nivedanam). Le dodici foreste di Vraja si celano all'interno delle nove isole di Navadvipa, anche se in un ordine



differente. Antardvipa è Gokula-Mahavana; a nord di Prthu-kunda (o Ballala-dighi) si trovano Madhuvana e la città di Mathura; nel mezzo di Madhuvana, vicino alla capanna di Śrīdhara, c'è Visramaghata dove Mahaprabhu riposò dopo aver trasformato il Kazi in devoto; Godrumadvipa è Nandagrama dove risiedono innumerevoli pastorelli. In questo luogo, Śrī Mahaprabhu e Śrī Nityananda Prabhu s'immergevano nell'estasi del ricordo dei loro passatempi con i pastorelli. *Madhyadvipa* è una parte di *Kamyavana*, e sono qui presenti anche Puskara e Naimisharanya. Koladvipa è Bahulavana e Campaka-hatta è Khandiravana. Rtudvipa è il Radha-kunda, che fa parte di Vrindavana. Nelle vicinanze, al Kuliya-pahta di Koladvipa c'è Govardhana. Jahnudvipa è Bhadravana, e Modadrumadvipa è Bhandiravana. Mahatpura presso Modadrumadvipa è Kamyavana. Rudradvipa è Baelavana, e Simantadvipa situata vicino a Rudradvipa, è anch'essa parte di Baelvana. In questo modo, le dodici foreste di Śrīdhāma Vrindavana si rivelano all'interno delle isole di Śrī Navadvipa-dhāma.

## Seconda Parte

#### Le nove isole



## Primo Capitolo

### Śrī Antardvipa

#### Atopura-grama

In questo luogo, *Brahma* dalle quattro teste eseguì austerità ad *Atopura-grama* per liberarsi dall'offesa che aveva commesso durante i passatempi di *Krishna* dovuto al rapimento dei pastorelli e dei vitellini. Profondamente pentito e sapendo degli imminenti passatempi di *Śrī Mahaprabhu* e la sua munificenza, adorò il Signore

in questo luogo. I passatempi di *Mahaprabhu* sono eterni, ma a volte si manifestano in questo mondo e altre volte no. Perciò, non è improprio adorare Śrī Mahaprabhu ancor prima che compia i Suoi passatempi in questo mondo. Soddisfatto dell'adorazione di *Brahmā*, *Sriman Mahaprabhu* apparve davanti a lui, e *Brahmaji* implorò perdono per le sue offese e chiese una benedizione: "Quando manifesterai i Tuoi passatempi in questo mondo, per favore, fà che io possa nascere in una famiglia di ceto basso così, in uno stato d'umiltà, potrò soddisfare il mio più intimo desiderio offrendo Ti servizio."

Mahaprabhu concesse a Brahma la benedizione, dicendo: "Nascerai in una famiglia musulmana e Mi servirai predicando e cantando a gran voce i Santi Nomi di Hari. Apparirò nella forma di Gauranga, accettando il sentimento e la carnagione dorata della Mia amata Radha al fine di soddisfare ciò che anela nel Mio cuore, e per donare il Suo estatico prema incantando tutti gli esseri viventi dell'universo facendoli danzare nell'harinama-sankirtana e concedere quel raro, elevato e splendente amore tanto ambito dagli esseri celesti. Tu Mi aiuterai nel mettere in atto tutto questo e soddisferai i desideri del Mio cuore."

Questa isola (*dvipa*) divenne nota come *Antardvipa*, perché fu qui che il Signore rivelò i Suoi sentimenti interni (*antara*) a *Brahma*. Nei passatempi di *Śrīman Mahaprabhu* questo stesso *Brahma* apparve come *nama-acarya Śrīla Haridasa Thakura*, l'autorità nel canto del Santo Nome. *Antardvipa* è anche nota come *Atopura*.

Il punto centrale di *Antardvipa*, il *Maha-yogapitha*, è il luogo dell'apparizione del Signore conosciuto come *Mayapura*. *Antardvipa* include: *Ballala-dighi* (*Prthu-kunda*), una parte di *Vamana-pukura*, *Śrīnathapura*, *Ganga-nagara* e altri luoghi. La casa di *Śrī Jagannatha Misra* era all'interno dell'attuale *Vamana-pukura*. Sebbene in questo luogo *Mahaprabhu* svolgeva i Suoi passatempi eternamente, solo anime fortunate possono testimoniarli.

Quando fu scavata la fondazione dell'attuale grande tempio *Yogapitha* a *Mayapura*, fu trovata la piccola divinità a quattro braccia che Śrī Jagannatha Misra adorava proprio in quel punto, e lì accanto, sotto un grande albero di neem, dal ventre di Śrī Saci-devi nacque Nimai. Il padre di Sacidevi, Śrī Nilambara Cakravarti, era un famoso studioso di astrologia e logica.

Saci-devi possedeva molte buone qualità, era molto casta, devota ed era la personificazione della misericordia. Le sue prime otto figlie morirono alla nascita, una dopo l'altra; ma poi diede alla luce un

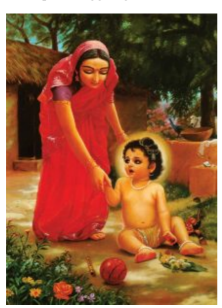
figlio



straordinario di nome Śrī Visvarupa pacifico e benevolo di natura che diventò un ineguagliabile erudito nelle Scritture. Egli era onnisciente e il suo intelletto senza pari, sebbene fosse inconcepibilmente bello, era completamente distaccato dal godimento dei sensi. Nimai nacque dopo Visvarupa. Questo Nimai era Vrajendra-nandana Śrī Krishna stesso che aveva accettato i sentimenti e la carnagione lucente di Śrī Radha. Egli scelse di

apparire in questo mondo per diversi motivi, tra cui quattro sono prominenti:

- Innanzitutto quello di propagare la pratica religiosa (*yuga-dharma*) di realizzazione spirituale adatta per l'era attuale: il canto congregazionale dei Santi Nomi (Śrī-nama-sankirtana). Distribuire ciò che non era mai stato dato prima, l'*unnatojjvala-prema*, l'amore trascendentale nell'elevato sentimento coniugale tra *Radha* e *Krsna*.
- Rispondere alle preghiere rivolte da Śrī Advaita Acarya, che preoccupato dallo stato di estrema irreligiosità verso cui si dirigeva il mondo, adorò Śrī Krsna con l'acqua del Gange e le foglie di tulasi, inducendo così il Signore ad apparire per soddisfare i Suoi tre desideri confidenziali.
- *Krsna*, che è supremamente misericordioso e il goditore di tutti i sentimenti trascendenti, ha accettato i sentimenti e la carnagione dorata di *Radha* ed è apparso come *Śrī Gauranga*.
- Per poter raggiungere le vette del puro prema di Śrīmati Radhika;



di poter gustare la quella dolce forma di *Krsna* come solo Lei è in grado; e di ottenere la felicità che *Radhika* prova nell'assaporare la dolcezza di *Krsna*.

Śrī Gauranga Mahaprabhu nacque il 23esimo giorno di *Phalguna* dell'era *Sakabda* nel 1407, che secondo il calendario romano, equivale al 28 febbraio 1486. Era un giorno di luna piena al crepuscolo, nel corso di un'eclissi lunare quando centinaia di migliaia di persone, come d'uso in tali

avvenimenti, stavano cantando le glorie di Hari. L'atmosfera era

gloriosa e sovrastata dal canto del Santo Nome, e in quel momento Egli apparve dal grembo di Śrī Sacidevi. Poichè il bimbo nacque sotto un albero di neem fu soprannominato Nimai e poiché la Sua carnagione era come l'oro, divenne noto come Gauranga (dalla lucentezza aurea). Le signore esclamarono: "Hari Bol, Hari Bol!" Così quella dimora risuonò con grande intensità, la vibrazione dei Santi Nomi.

La natura di *Nimai* era molto irrequieta, proprio come quella di *Śrī Krishna*. Una volta, nella casa di *Jagannatha Misra*, *Nimai* acciuffò un serpente e iniziò a giocarci. Un'altra volta si arrampicò sulle spalle di due ladri e cavalcò su di loro per tutta la città.

In una giornata di *Ekadasi* nella casa di un devoto pretese il cibo offerto alla divinità. Egli spesso piangeva e il Suo pianto s'interrompeva solo quando qualcuno cantava i Santi Nomi, e ciò Lo faceva vivamente ridere. A volte, mentre tornava a casa da scuola, giocava nel *Gange* con gli altri bambini.



Ouando fratello SHO Visvarupa maggiore 1'ordine accettò di rinuncia. Nimai divenne più serio e intraprese gli studi alla scuola di Śrī Gangadasa, che frequentò insieme Gadādhara, Damodara, Jagadananda, Mukunda e altri ragazzi. In seguito fondò una scuola sanscrito nell'area della sua casa, dove insegnava la grammatica.

In uno dei *gatha* di *Antardvipa*, *Nimai* spezzò l'orgoglio di un campione di erudizione di nome *Kesava Kasmiri*, istruendolo nel *bhajana*; e sempre ad *Antardvipa* fu sposato due volte; prima a *Śrī Laksmipriya-devi* e, dopo che lei morì prematuramente, sposò *Śrī Visnupriya-devi*. Fu da qui che partì per *Gaya*, dove *Śrī Isvara Puri* lo iniziò al canto dei nomi di *Śrī Krishna*. Quando tornò, si era trasformato in un devoto eccelso, che gustava costantemente i sentimenti trascendentali

Alla fine, in uno stato d'animo di distacco, lasciò la Sua anziana madre e Sua moglie *Visnupriya*. Attraversò il *Gange* e giunse a *Katva* dove accettò l'ordine di rinuncia. Più tardi, a *Santipura*, Sua madre Lo pregò di risiedere a *Puri-dhama* piuttosto che a *Vrindavana*, e *Mahaprabhu* accettò anche se per un periodo lasciò *Puri* per viaggiare particolarmente in tutta l'*India* del Sud, dove tra l'altro, sulla riva del fiume *Godavari* discusse della *bhakti-tattva* con Śrī *Ramananda Raya*.

In tutto, rimase a *Puri-dhama* per ventiquattro anni; i primi sei dei quali trascorsero per lo più in viaggi verso *Vrindavana*, nell'India meridionale e in vari altri luoghi. Nei restanti diciotto anni s'immerse nei tormentati sentimenti di separazione da *Krishna*. *Svarupa Damodara* e *Raya Ramananda* rimasero con Lui per pacificare gli stati d'animo più esoterici di Śrī Mahaprabhu, e Lo assistevano recitando Versi appropriati tratti dallo *Srimad-Bhagavatam*, in accordo al Suo stato d'animo o cantando canzoni di *Candidasa*, *Vidyapati* o anche dalla *Gita Govinda* di *Jayadeva Gosvami*.

*Mahaprabhu* trascorse la prima parte della vita come uomo sposato, e quando vi rinunciò, visse una vita di completo distacco, fornendoci l'esempio perfetto su come impegnarsi nella vita della rinuncia e del *bhajana*.

Quando *Mahaprabhu* accettò l'ordine di rinuncia (*sannyasa*), Madre *Saci* e *Visnupriya-devi* furono sopraffatte da una straziante separazione. A quel tempo, furono assistite da *Isana Thakura* e Śrī *Vamsi-vadanananda*. In separazione da *Mahaprabhu*, *Visnupriya-devi* dimenticava di mangiare, bere o di altre necessità fisiche, non

prendendosi cura di sé stessa, ed era diventata estremamente debole e fragile. Cantava semplicemente il maha-mantra dalla mattina a mezzogiorno e, per ogni mantra che recitava, metteva da parte un chicco di riso. mezzogiorno cucinava e lo offriva a Śrī Radha-Krishna e alla Sua divinità di Mahaprabhu. Poi dava il cibo offerto (prasada) madre Saci-devi, che accettava una parte



lasciando il resto, che equivaleva a una piccola manciata, per *Visnupriya-devi*. Con cuore inquieto *Visnupriya-devi* ricordava Śrī *Caitanya Mahaprabhu* giorno e notte, e mentre cantava il Santo Nome, piangeva. I devoti fedeli potevano ricevere il *darsana* dei suoi piedi di loto solo dopo ripetute richieste. Incapaci di tollerare la separazione da Śrīman Mahāprabhu, i Vaisnava come Śrī *Nityananda Prabhu*, Śrī Advaita Acarya e Śrīvasa Pandita gradualmente si spostarono da *Navadvipa* per risiedere altrove.

Più tardi, quando il *Gange* inondò gran parte di *Navadvipa*, gli abitanti si trasferirono sulla sponda occidentale, chiamata *Kuliya-Pahadapura*.

#### La stanza di Sacidevi adibita al parto

(dove fu tagliato il cordone ombelicale di *Nimai*)

Questo luogo dove il piccolo *Nimai* nacque dal grembo di Madre *Saci* è come protetto da un albero di *neem*. Da allora l'albero originale ha lasciato questo mondo e un nuovo albero è cresciuto nello stesso posto.

#### Ksetrapala Siva, o Gopisvara Mahadeva

Nello Yogapitha, è eternamente adorato Ksetrapala Siva, ovvero il protettore del Dhama, anche conosciuto come Śrī Gopisvara, colui che concede il servizio nel luogo santo (dhama). I puri devoti che celebrano la sua adorazione in accordo ai seguaci di Śrī Rupa Gosvami, i rupanuga vaishnava, onorano Ksetrapala Siva come Gopisvara Siva e lo pregano per il servizio eterno a Śrī Gaura, colui che ha la forma combinata di Śrī Radha-Krishna rasarajamahabhava. Il pranama-mantra di Gopisvara Siva (dal Sankalpa Kalpadruma di Śrīla Visvanatha Cakravarti Thakura, testo 103) è:

## vrindavanavani-pate! jaya soma! soma-maule! sanaka-sanandana-sanatana-naradedya gopisvara! vraja-vilasi-yuganghri-padme prema prayaccha nirupadhi namo namas te

"O guardiano di *Vrindavana*! O *Soma*, tutte le glorie a te! O tu che hai la fronte decorata con la luna, e sei adorato da grandi saggi capeggiati da *Sanaka*, *Sanandana*, *Sanatana* e *Narada*! O *Gopisvara*! Desidero che tu mi conceda *prema* per i piedi di loto di Śrī *Radha-Madhava*, Coloro che compiono gioiosi passatempi a *Vraja-dhama*. Ti offro i miei più sentiti omaggi."

### Tempio di Śrī Nrsimhadeva

Nei pressi di *Ksetrapala Siva* vi è un tempio di *Śrī Nrsimhadeva*, colui che distrugge gli ostacoli che s'incontrano sul sentiero della devozione, e vicino vi sono le divinità di *Śrī Gaura-Gadadhara*.

#### Śrī Gaura-kunda

A *Vrindavana*, il *Śrī Radha-kunda* e *Śrī Syama-kunda* sono supremamente gloriosi. Allo stesso modo, a *Navadvipa*, che non è diversa da *Vrindavana*, il *Gaura-kunda* di *Mayapura* è eternamente glorioso. I devoti di *Śrī Gaurasundara* vi si bagnano ed eseguono l'*ācamana* in questo laghetto, gustando la dolcezza della misericordia di *Radha-Krishna*. Molte elevate personalità, esperte nel *bhajana*, svolgono qui la loro adorazione.

#### Vrddha-Siva o Siva-dova

Vrddha-Siva si trova sulla riva del Gange a sud dello Yogapitha. Ai

tempi di *Mahaprabhu* qui c'era il tempio di *Vrddha-Siva*, che nel corso del tempo è scomparso, sommerso dal *Gange*. In quel luogo, che ora è conosciuto come *Siva-dova*, Śrī *Nityananda Prabhu* concesse a Śrī *Jiva Gosvami* il *darsana* di *Vrddha-Siva*.

# Mahaprabhu-ghata

Il luogo dove *Mahaprabhu* si bagnava *(Mahaprabhu ghata)*, era situato vicino allo *Yogapitha*, sei metri a nord di *Vrddha-Siva*. Questi *ghata* non esistono più, essendo stati sommersi dal *Gange*, ma è comunque



noto che *Nimai*, da ragazzo e studioso, faceva qui il bagno e si divertiva con i Suoi compagni praticando sport acquatici. Proprio come il fiume *Yamuna* fu testimone dei passatempi di *Krishna*, il *Gange* ebbe la fortuna di ammirare i passatempi di *Nimai*.

### Jagai-Madhai-ghata o Madhai-ghata

Questo *gatha* era vicino alla casa di *Jagannatha Misra* a *Mayapura*, sulla riva del *Gange*. Per misericordia di *Mahaprabhu*, *Śrī Madhai* puliva questo *ghata* con le sue stesse mani.

Jagai e Madhai, in precedenza conosciuti come Jagadananda e Madhavananda Bandhopadhyaya, nacquero in una prestigiosa famiglia di brahmana a Navadvipa, ma in seguito frequentando cattive compagnie, il loro carattere e propensione cambiarono, e divennero ladri, ubriaconi e peccatori. Temendo il loro comportamento arrogante e violento, nessuna persona virtuosa, specialmente gli anziani, i bambini o le donne, si recavano a fare il bagno in questo luogo.

Śrīman Mahaprabhu chiese al misericordioso Nityananda Prabhu e ad Haridasa Thakura, di andare in tutta la città per propagare il nama-prema, ovvero il canto del Santo Nome intriso di amore trascendentale per Krishna. Considerando Jagai e Madhai i candidati più adatti a ricevere il nama-prema, li avvicinarono chiedendo loro di recitare il Santo Nome. Come ormai consueto, i fratelli erano completamente ubriachi: Madhai prese un frammento tagliente di un vaso di terracotta e lo scagliò sulla testa di Nityananda Prabhu, facendolo sanguinare. Haridasa Thakura riferì l'accaduto a *Mahaprabhu* il quale, molto contrariato, si diresse verso quel luogo con tutti i Suoi associati; poi sollevando la mano sopra la testa, chiamò a Sé l'arma a forma di disco, gridando: "Cakra, La vista dell'arma trascendentale nella mano di cakra!" Mahaprabhu fece tremare di paura Jagai e Madhai, e tanto bastò a sciogliere il cuore del compassionevole Śrī Nityananda Prabhu. Egli afferrò la mano di *Mahaprabhu* e disse: "Lo scopo della Tua apparizione in questa era è di distribuire l'amore per Dio, quindi è sconveniente uccidere qualcuno; ciò che è più indicato è che Tu possa purificare il suo cuore donandogli *prema*. *Jagai* ha impedito a suo fratello *Madhai* di colpirMi una seconda volta, perciò per favore sii misericordioso con lui."

*Mahaprabhu* abbracciò *Jagai*, che per l'estasi di quell'abbraccio svenne, poi appoggiò i piedi sul petto di *Jagai* che cominciò a piangere e a cantare: "Krsna, Krsna!" Vedendo la scena, Madhai



cadde ai piedi di *Nityananda Prabhu* implorando perdono, e *Mahaprabhu* conferì *prema* anche a lui.

Madhai chiese a Nityananda Prabhu come potersi liberare dal peccato di aver ucciso vari esseri viventi; e Nityananda *Prabhu* gli ordinò di prodigarsi nel mantenimento di questo ghata. Gli disse che offrire Gange avrebbe servizio al rimosso 1e sue offese. l'istruzione Seguendo di Nitvananda Prabhu, Madhai

eseguì questo servizio per il resto della vita, ed ebbe l'opportunità di ottenere la polvere dei piedi dei *Vaisnava*. Egli costruì i gradini del *gatha* con le sue stesse mani e li puliva ogni giorno. Le persone perciò iniziarono a chiamare questo *ghata 'Jagai-Madhai-ghata'*, o semplicemente *Madhai-ghata*. Questo luogo si trovava a trenta metri a nord di *Mahaprabhu-ghata*.

#### Barakona-ghata

Durante la giovinezza, *Nimai Pandita* insegnò grammatica *sanscrita* agli studenti della sua stessa scuola. Dopo la lezione, a *Barakonaghata*, parlava delle Scritture con i Suoi studenti. Una volta, l'eminente *Kesava Kasmiri*, un *digvijayi-pandita* dal *Kasmir*, giunse a *Navadvipa* con centinaia di suoi discepoli. *Kesava Kasmiri* era famoso per aver sconfitto brillanti studiosi in tutta l'India. Nell'India orientale, *Navadvipa* era nota come importante centro di apprendimento in cui venivano insegnati i *Veda*, *Upanisad*, *Smrti*, i *Purana* e i sei sistemi della filosofia indiana, in particolare il *navyanyaya* (un sofisticato sistema di logica). La gente giungeva da grandi distanze per studiare a *Navadvipa*.

Kesava Kasmiri aveva ricevuto le benedizioni di Sarasvati, la dea della conoscenza ed era particolarmente dotato nel comporre poesie di notevole complessità, riuscendo a comporre centinaia di inediti Versi sanscriti che scorrevano dalla sua bocca in un flusso ininterrotto. Egli poteva sconfiggere i più eminenti studiosi con le sue brillanti parole, che rivelavano una grande competenza nella logica e in altri ambiti. Quando arrivò nella città di Navadvipa, dichiarò con orgoglio che uno degli studiosi locali avrebbe dovuto farsi avanti per sfidarlo; altrimenti, avrebbero dovuto scrivere una lettera che dichiarava la propria vittoria; ma nessuno studioso si fece avanti. Tutti erano invidiosi di Nimai Pandita e con grande astuzia dissero a Kesava Kasmiri: "Il ragazzo Nimai Pandita è lo studioso più giovane di Navadvipa. Prima dibatti con Lui, e poi potrai discutere con noi."

Era il crepuscolo, e mentre il sole tramontava sul *Gange*, i suoi raggi rossi danzavano giocosamente sulle sue onde. Il brillante *Nimai* sedeva sulla riva del *Gange* attorniato da un gruppo di studenti, intento ad insegnare loro la grammatica. Il cielo era rosso intenso come se fosse tinto di *anuraga* e l'atmosfera era serena. Vedendo gli studenti, *Kesava Kasmiri*, intossicato dall'orgoglio, si avvicinò e

sentì la dolce voce di *Nimai* pronunciare eccellenti spiegazioni riguardanti la grammatica e la logica *navya-nyya*, rivelando così la Sua straordinaria conoscenza. *Kesava Kasmiri* attratto, si sedette in mezzo a loro, rendendo così alcuni dei ragazzi piuttosto nervosi, poi chiese a uno di loro: "Come si chiama questo studente?"



Il ragazzo rispose: "Lui è il nostro *Nimai Pandita*." Sentendo questo nome, *Kesava Kasmiri* si riempì di paura. Uno dei ragazzi sussurrò all'orecchio di *Nimai*: "Questo è *Kesava Kasmiri*." *Nimai* si rivolse a *Kesava Kasmiri* parlando rispettosamente: "È nostra fortuna che oggi tu sia venuto tra noi. Abbiamo sentito parlare delle tue glorie. Per favore recita qualcosa per noi."

Kesava Kasmiri disse: "Qual è l'argomento che vorresti ascoltare?"

Nimai rispose: "Vorremmo ascoltare le glorie di Śrī Bhagavati Bhagirathi dalle tue labbra."

Kesava Kasmiri cominciò immediatamente a recitare una cascata di Versi composti sul momento, abbelliti da allitterazioni, metafore e altri ornamenti letterari. Gli studenti erano sbalorditi e *Nimai Pandita* allora gli chiese di selezionare solo uno dei Versi che aveva recitato e di descriverne le virtù e i difetti.

Kesava Kasmiri disse: "Quale Verso vorresti descrivere?" Nimai scelse immediatamente un Verso a metà del poema. Vedendo la capacità di Nimai di ascoltare qualcosa e memorizzarla subito, Kesava Kasmiri fu colpito da meraviglia e dentro di sé tremò. Nondimeno, per orgoglio rispose: "Nelle composizioni di Kesava Kasmiri non c'è mai difetto." Indicò le cinque virtù del Verso riguardo l'alliterazione e indicò anche altri ornamenti letterari. Nimai Pandita, con umiltà e gravità, indicò altre cinque virtù, ma poi fece anche notare cinque errori, e tutti furono sbalorditi. L'orgoglio di Kesava Kasmiri fu schiacciato e, incapace di rispondere, tornò nei suoi alloggi. Quella notte, madre Sarasvati lo consolò dicendo: "La persona che ti ha sconfitto è il mio Maestro, il Signore Supremo Śrī Krishna stesso. Sei molto fortunato ad aver ricevuto il Suo darsana. Abbassati ai Suoi piedi e chiedi perdono."

Il mattino dopo, *Kesava Kasmiri* incontrò *Nimai Pandita* e cadde ai Suoi piedi implorando perdono. *Nimai* gli disse: "Lo scopo della conoscenza non è quello di primeggiare sugli altri; il suo unico scopo è adorare *Krishna*. Recati a *Vraja* e adoraLo con cuore semplice." *Kesava Kasmiri* offrì i suoi omaggi a *Nimai Pandita* e se ne andò.

### Nagariya-ghata

A nord di *Barakona-ghata*, nella vicina *Ganga-nagara*, c'era la scuola di *sanscrito* di *Śrī Gangadasa Pandita*, dove *Nimai* studiava con gli altri ragazzi. Sulla strada di ritorno da scuola, *Nimai* si fermava a *Nagariya-ghata* e diceva alle ragazze di adorarLo. Le benediceva dicendo che adorando i Suoi piedi, i loro futuri mariti sarebbero stati belli, gentili, ricchi e rispettati. Viceversa, scherzando diceva alle altre già sposate che i loro mariti sarebbero diventati presto vecchi e poveri.

A volte, mentre faceva il bagno nel *Gange*, spruzzava acqua sui *brahmana* che recitavano *mantra* e offrivano l'acqua al sole, e quando essi Lo sgridavano indispettiti, *Nimai* riempiva la bocca di acqua e con ancor più gusto li spruzzava. Irritato dalle lamentele dei *brahmana* e delle giovani ragazze, *Jagannatha Misra* andò al *ghāta* con un verghetto in mano.

Ma quel giorno *Nimai* aveva preso un'altra strada e aveva detto ai ragazzi di informare suo padre che era andato direttamente dalla scuola a casa. *Nimai* si cosparse di polvere e di gocce d'inchiostro, per nascondere qualsiasi indicazione che potesse aver fatto il bagno. Quando *Jagannatha Misra* arrivò a casa, vide la polvere e l'inchiostro sul corpo di *Nimai* e un'espressione di pura innocenza sul suo viso, per cui non disse una parola. Fu a *Nagariya-ghata* che Śrī Sacidevi vide per la prima volta Śrī Visnupriya e pensò a lei come sposa di *Nimai*.

Il giorno in cui il *Kazi* si arrese, *Mahaprabhu* venne qui con un enorme gruppo di *sankirtana* e sostò a cantare per qualche tempo; poi, con torce per illuminare la via e suonando *mrdanga* e *karatala*, il gruppo di devoti si recò alla residenza di *Chand Kazi* a *Simuliya-grama*.

#### Ganga-nagara

Oggi *Ganga-nagara* è coperta dal *Gange*. Qui, vi era la scuola del famoso studioso di *Navadvipa Śrī Gangadasa Pandita*, dove il giovane *Nimai* completò gli studi di grammatica *sanscrita*. In seguito *Nimai* aprì una scuola a casa sua e *Gangadasa*, che era *Sandipani Muni* al tempo dei passatempi di *Krishna*, lo onorò con grande affetto. Al ritorno da *Gaya*, *Nimai* era ormai completamente assorto in *krishna-prema*. '*Nimai* l'insegnante' era diventato '*Nimai* il *vaisnava*' perciò abbandonò l'insegnamento della grammatica e della logica.

Quando gli studenti di *Nimai* si lamentarono di questo fatto con *Pandita Gangadasa*, egli mostrò loro misericordia presentando al *bhavuka Nimai* molti argomenti logici sul motivo per cui avrebbe dovuto riprendere l'insegnamento. *Nimai Pandita* obbedì alle sue istruzioni, ma ora rivelò che ogni sillaba e aforisma era una manifestazione di *Śrī Syamasundara Krishna*, Colui che attrae l'intero universo. Davanti agli occhi dei Suoi allievi, glorificando i passatempi di *Krishna* s'immergeva nell'estasi spirituale, e una volta giunto alla coscienza esterna, le lacrime scendevano dai Suoi occhi e la Sua voce era interrotta. Tutto quello che poteva dire era: "Non posso più insegnare la grammatica poichè è priva di devozione a *Krishna*." Da allora in poi si assorbì nel *kirtana* accompagnato dai Suoi studenti, che abbandonarono gli studi per unirsi a Lui.

#### Śrīvasa-angana, o Khola-bhangara-danga

Questo luogo è situato a circa duecento metri a nord di *Yogapitha*. Qui nell'ampio cortile della casa di *Śrīvasa Pandita*, *Mahaprabhu* era solito eseguire l'*harinama-sankirtana* insieme ai Suoi associati. Per tutta la notte *Śrīvasa* e i suoi quattro fratelli eseguivano il *kirtana* 



con mrdanga e karatala. Gli hindu del quartiere con tendenza atea, si lamentarono dal sovrano di Navadvipa, Maulana Sirajuddina Chand Kazi, il quale decretò che nessun hindu poteva pronunciare ad alta voce il Santo Nome o eseguire i kirtana. Chiunque avrebbe trasgredito, sarebbe stato debitamente punito e avrebbe perso la sua posizione sociale. Nonostante il decreto, i kirtana presso Śrīvasa-angana continuarono. Infine, lo stesso Kazi venne qui e ruppe una mrdanga. Pertanto, Śrīvasa-angana è anche conosciuta come khola-bhangara-danga, 'il luogo in cui venne rotta la mrdanga', ma è soprattutto il luogo del sankirtana-rasa di Śrīman Mahaprabhu.

#### Śrīvasa Pandita

Il celebre Śrīvasa Pandita fu il principale sostenitore del grhasthalila di Mahaprabhu, i passatempi svolti nelle vesti di capofamiglia. Nella sua casa si svolsero molti significativi passatempi:

- Quando tornò da Gaya, Śr̄tman Mahaprabhu si sedette sul trono di Śr̄t Vishnu e in tutto il Suo splendore mostrò la Sua opulenza di Signore Supremo.
- I devoti eseguirono l'abhiseka, o bagno sacro di Mahaprabhu.
- *Mahaprabhu* elargì l'amore per Dio a tutti i Suoi devoti. Anche Madre *Sacidevi* ricevette *prema* dopo aver chiesto il perdono di *Śrī Advaita Acarya* per averlo offeso.
- Il *vyasa-puja* di Śrī Nityananda Prabhu ebbe luogo qui.
- Śrīman Mahaprabhu mostrò a Nityananda Prabhu la Sua forma a sei braccia, con in mano un arco e una freccia, un flauto, un bastone e un contenitore per l'acqua.
- Śrīman Mahaprabhu manifestò il sata-prahariya-bhava, 'l'estasi di ventuno ore'.
- Per un anno continuarono i *kirtana* segretamente, per tutta la notte.

- *Mahāprabhu* mostrò a *Śrīvasa Pandita* la Sua forma di *Nrsimhadeva*.
- Quando il figlio di Śrīvasa lasciò il corpo, Mahaprabhu fermò il kirtana e richiamò l'anima del ragazzo nel corpo. Mahāprabhu gli chiese: "Dopo aver lasciato Śrīvasa Pandita dove sei andato?" Il ragazzo rispose: "Nessuno è figlio, fratello, amico o genitore di qualcuno. Queste relazioni sono tutte false e causano dolore. Il sommo Signore è l'unico padre supremo di tutti gli esseri viventi. Per influsso di Mahamaya gli esseri viventi soggetti ai risultati delle loro attività vagano per le 8.400.000 specie di vita, sia elevate che inferiori. Solo adorando il Signore Supremo e ricevendo la Sua misericordia e quella dei Suoi devoti, ci si può liberare dall'illusione e ottenere il servizio trascendentale per Lui. In accordo alle mie precedenti azioni e livello di coscienza, sono nato in questa casa, e ora il tempo in cui ero destinato a vivere qui è giunto al termine." Mahaprabhu ha poi dato al ragazzo il permesso di lasciare il corpo. I residenti della casa di Śrīvasa che testimoniarono questo evento, furono illuminati dalla conoscenza trascendentale, dedicandosi pienamente al bhagavad-bhajana.
- *Sri Mahaprabhu* diede le rimanenze del Suo pasto a *Narayani*, la giovane nipote di *Śrīvasa Pandita*. Il figlio di *Narayani* fu *Śrī Vrndavana das Thakura*, il *Vedavyasa* dei passatempi di *Mahaprabhu* e autore del *Śrī Caitanya-bhagavata*.

Śrīvasa Pandita, che è un'incarnazione di Śrī Narada, è un ramo dell'albero di Śrī Caitanya e fa parte a pieno titolo del Panca-tattva. Nacque nel distretto di Śrīhatta e in seguito venne a vivere vicino alla casa di Mahaprabhu a Navadvipa. Quando Mahaprabhu partì per Puri, dopo aver accettato il sannyasa, Śrīvasa percepì Navadvipa come un deserto vuoto, e si trasferì a Kumarahatta. Śrīman Mahaprabhu e i Suoi associati erano soliti svolgere i kirtana nel cortile di Śrīvasa. Una volta un invidioso brahmana, Gopala Capala, che aveva da ridire su Śrīvasa, mise oggetti impuri davanti

alla porta di casa sua. Come risultato di questa offesa *Gopala Capala* contrasse la lebbra. In seguito, pentito, si avvicinò a *Śrīvasa* piangendo e implorando il perdono, e *Śrīvasa* acconsentì.

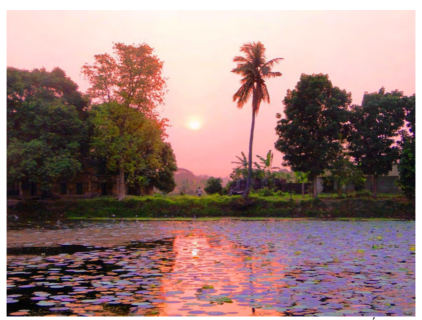
Una volta, la suocera di Śrīvasa si nascose a Śrīvasa-angana per ascoltare i kirtana, ma Śrīvasa sentì la sua presenza e, sapendo che non era qualificata a partecipare, la fece andar via. Śrīvasa Pandita amava sia cantare che danzare durante i kirtana di Śrīman Mahaprabhu, e nel periodo del festival del Ratha-yatra era solito rimanere con Śrī Caitanya Mahaprabhu a Jagannatha Puri.

## Śrī Advaita-bhavana, la casa di Śrī Advaita Acarya

Śrī Advaita-bhavana si trova venti metri a nord di Śrīvasa-angana. Il luogo di nascita di Śrī Advaita Acarya è Navagrama nel distretto di Śrīhatta, e in seguito si trasferì a Santipura; per qualche tempo egli visse anche a Navadvipa. Insegnava ai suoi numerosi studenti la bhakti, come delineata nella Gita e nel Bhagavatam.

Il fratello maggiore di *Nimai*, *Visvarupa*, era uno dei suoi studenti. Per volere di sua madre, il piccolo *Nimai* era solito accompagnare *Visvarupa* a scuola e poi da scuola a casa. Sebbene di natura seria e composta, *Advaita Acarya* rimaneva incantato dal comportamento di *Nimai* e dalle Sue parole balbettanti. Sorridendo, *Nimai* lo guardava come per dire: "Anche se Mi hai chiamato in questo mondo, non puoi riconoscerMi, ma verrà il momento che con sicurezza, lo capirai." Il bellissimo bambino fece una profonda impressione su *Śrī Advaita Acarya*. Fu proprio in questo luogo che *Advaita Acarya* adorò *Krishna* con foglie di *tulasi* e acqua del *Gange*, seguendo le norme prescritte nel *Narada-pancaratra*.

Egli con grande compassione pregò ad alta voce il Signore, per rimuovere le sofferenze degli esseri viventi, e ascoltando la sua esortazione, Krishna stesso apparve come  $Śr\bar{\imath}$  Gauranga.



Qui ad Advaita-bhavana, Visvarupa, Haridasa Thakura, Śrīvasa, Gangadasa, Suklambara, Candrasekhara, Murari Gupta e altri Vaisnava erano soliti riunirsi e immergersi nei dolci sentimenti della krsna-katha. Dopo che Mahaprabhu accettò il sannyasa, Advaita Acarya si trasferì a Santipura, e ogni anno si recava a Jagannatha Puri per incontrare Mahaprabhu in occasione del Ratha-yatra.

#### Śrī Gadadhara-angana

Dieci metri a est di Advaita-bhavana troviamo Gadadhara angana, la residenza di Śrī Gadadhara Pandita, figlio di Śrī Madhava Misra. Gadadhara Pandita nel corso dell'infanzia era compagno di studi e amico di Mahaprabhu, Mahaprabhu lo stuzzicava discutendo con lui sulla logica (nyaya). Dopo che Mahāprabu prese sannyasa, Gadādhara andò con Lui a Śrī Jagannatha Puri, e con il solo intento di rimanere con Mahaprabhu a Puri accettò lo ksetra-sannyasa che consiste nel voto di rimanere in un santo luogo di pellegrinaggio senza mai andarsene.

Śrī Gadadhara era un grande studioso e un rasika, anche noto per il suo modo squisitamente melodico di recitare il Bhagavatam. Ascoltando le narrazioni dello Śrīmad-Bhagavatam dalle labbra di Gadadhara, Śrī Mahaprabhu si sentiva sopraffatto da emozioni trascendentali.

Giunto a *Jagannatha Puri* visse al tempio di *Śrī Tota Gopinatha*, dove servì la divinità, e *Mahaprabhu* andava a trovarlo per ascoltare le sue narrazioni dello *Srimad-Bhagavatam*. Alla fine dei passatempi i suoi commenti manifesti, *Śrī Caitanya Mahaprabhu* entrò nel tempio di *Śrī Gopinatha* e si fuse nella divinità. Qualche tempo dopo, anche *Gadadhara Pandita* entrò nei passatempi nonmanifesti. Si dice che quando *Śrī Gopinatha* vide quanto fosse difficile per *Gadādhara Pandita* decorarlo con ghirlande e ornamenti, assunse una posizione seduta e ancora oggi è così. Tutte le altre divinità di *Śrī Krishna* sono in piedi; è solo qui che è seduto.

### Śrī Svarupa Damodara

Nei passatempi di Krishna, Śrī Svarupa Damodara era Lalita Sakhi. Il suo nome di nascita era Śrī Purusottama Acarya, e il padre era Śrī Padmagarbha Acarya, che originariamente risiedeva presso Bhitadiya; suo nonno materno era Śrī Jayaraja Cakravarti, un residente di Navadvipa. La figlia di Jayaraja Cakravarti si sposò con Śrī Padmagarbha Acarya, ed essi si stabilirono a Navadvipa dove nacque Purusottama (Svarupa Damodara). Qualche tempo dopo Śrī Padmagarbha Acarya si recò a Mithila e Kasi per studiare il Vedanta, lasciando sua moglie e i figli a Navadvipa. A Kasi ricevette l'iniziazione Vaisnava da Śrī Laksmipati il maestro spirituale di Śrī Madhavendra Puri, poi tornò a Bhitadiya, dove si sposò di nuovo. Purusottama crebbe nella casa di suo nonno materno a Śrī Navadvipa-dhama ed è stato compagno di studi di Śrīman Mahaprabu. Dopo il sannyasa di Mahaprabhu, andò a Kasi dove accettò l'ordine di rinuncia e fu chiamato Svarupa Damodara.



Sebbene a *Kasi* studiò i *Veda*, il *Vedanta* e le altre scritture, fu sempre privo di interesse per il commento monistico del *Vedanta* propagato da *Śrī Sankaracarya*. Appena fu in grado, lasciò *Kasi* per recarsi ai piedi di loto di *Śrī Caitanya Mahaprabhu* a *Puri-dhama*.

Svarupa Damodara è la più spiccata personalità tra gli associati intimi di Mahaprabhu (Svarupa Damodara, Ramananda Raya, Sikhi Mahiti e Madhavi-devi). Non solo era un eccellente poeta, ma era erudito nelle

Scritture e nelle conclusioni filosofiche (siddhanta). Cantava con grande sentimento ed era un oratore rasika e bhavuka molto apprezzato del Bhagavatam. Era padre del personale gruppo di kirtana di Śrīman Mahaprabhu, ed era il più grande amico e compagno di Pundarika Vidyanidhi. Scrivendo nel suo diario noto come kadaca, compose una ghirlanda interamente formata dai passatempi di Śrīman Mahaprabhu che Śrī Raghunatha dasa Gosvami in seguito commentò insieme a Śrīla Krsnadasa Kaviraja Gosvami, che se ne avvalse per compilare la Śrī Caitanyacaritamrta. Se Mahaprabhu sentiva un'impropria descrizione di sentimenti contrari alle conclusioni filosofiche della devozione, opposta al rasa o in cui vi era una sovrapposizione di rasa, ne rimaneva addolorato. Pertanto, prima che un Verso o una

composizione venissero presentati a *Mahāprabhu*, erano dapprima mostrati a *Svarupa Damodara*.

In accordo allo stato d'animo interiore di *Mahaprabhu*, *Svarupa Damodara* soleva recitare i dolci Versi e le canzoni di *Vidyapati*, *Candidasa* e la *Gita Govinda* di *Jayadeva Gosvami*. Cantava come un *Gandharva*, un angelo dei pianeti celesti, ed era come *Brhaspati* in quanto a conoscenza delle Scritture. Era molto caro a *Nityananda Prabhu* e *Advaita Acarya*, ed era la vita di *Śrīvasa* e degli altri devoti. *Śrīman Mahaprabhu* lo affidò alle cure di *Raghunatha dasa Gosvami*.

# Śrī Jagadananda Pandita

Śrī Jagadananda Pandita era un intimo associato di Śrīman Mahaprabhu e un esperto cantante di kirtana. Non conosceva altro che Mahaprabhu. Nei passatempi di Krishna era la regina Satyabhama-devi, ed era solito servire Śrī Mahaprabhu a Puridhama.

Una volta Panditaji andò in Bengala e ricevette da Sivananda Sena un olio rinfrescante a base di pasta aromatica di sandalo e ingredienti purificati. Riempì un vaso con l'olio, lo portò a Puri-dhama e lo diede al servitore di Mahaprabhu, Govinda, dicendo: "Applica un po' di questo olio sulla testa del Signore per ridurre al minimo l'eccesso di bile e di aria nel Suo corpo." Mahaprabhu, tuttavia, proibì a chiunque di massaggiarLo con l'olio; e disse a Govinda: "Con grande sforzo, Jagadananda ha portato questo olio dal Bengala. Donalo al Tempio di Jagannatha, così che i servitori del Signore lo usino per le lampade a olio. Sono un sannyasi e non posso accettarlo." Quando Govinda di nuovo disse a Mahaprabhu che Jagadananda gli aveva chiesto di usare l'olio per Lui, Mahaprabhu si arrabbiò. "Perché solo olio? Perché non organizzare anche un massaggiatore per massaggiarMi ogni giorno con quell'olio? Ho accettato l'ordine di rinuncia per ricevere tali privilegi? Non c'è niente da perdere se uso quell'olio, ma Io ne sarò rovinato e tutti rideranno di Me. Sarò etichettato come *darisannyasi*, un rinunciato *tantrico* che accetta le donne."

Govinda, il servitore di Mahaprabhu riferì a Jagadananda che sentendo queste parole se ne addolorò. Il giorno seguente andò a trovare Mahaprabhu, prese il vaso d'olio e lo scagliò a terra davanti al Signore. L'olio si diffuse ovunque. Quindi tornò alla sua residenza, chiuse la porta e rifiutò di mangiare e bere per tre giorni. Tutto quello che fece, fu piangere.

Sebbene *Mahaprabhu* fosse di natura molto serio e pacato, non riuscì a rimanere calmo nell'apprendere di tale reazione di Jagadananda. La mattina del quarto giorno andò alla residenza di Jagadananda e gli disse: "Ora come di solito Mi sto recando a fare il bagno nell'oceano, ma ho molta fame, cucina qualcosa in fretta, sarò presto di ritorno." Trascurando ogni orgoglio, Śrī Jagadananda fece il bagno e si dedicò a cucinare. Finì in men che non si dica e quando Mahaprabhu tornò, Jagadananda gli offrì un bellissimo seggio e del maha-prasada. Mahaprabhu disse: "Oggi onoreremo il mahaprasada insieme," e silenziosamente prese posto. Ma Jagadananda distolse il viso da Mahaprabhu e disse: "Prima devi prendere prasada Tu, poi anch'io lo prenderò." "Va bene," disse il Signore, "ma devi dimostrare di tener fede alla tua parola." "La mia parola non si è mai dimostrata falsa", rispose Jagadananda. "Non potrei mai trasgredire il Tuo ordine." Il Signore onorò il prasada con completa soddisfazione e disse a Govinda: "Informami quando Jagadananda onora il prasada."

Jagadananda non ha mai approvato l'austera rinuncia del Signore. Quando Mahaprabhu Si riposava, giaceva semplicemente a terra sul suo vestito. Un giorno Jagadananda portò un bel panno color zafferano, lo riempì di morbido cotone e lo mise dove Mahaprabhu di solito si riposava. "Chi ha fatto questo letto?" Chiese il Signore. Quando Govinda gli disse che era opera di Jagadananda, il Signore non disse altro, ma buttò fuori tutto, e poi commentò: "Ha portato un

letto comodo. Tutti voi volete coinvolgerMi nella gratificazione dei sensi, ma come *sannyasi*, è giusto per Me stare lontano dal godimento dei sensi."

Svarupa Damodara che sosteneva sempre Jagadananda ideò un altro piano per offrire al Signore un pò di comfort. Ridusse la corteccia di un albero di platano in fibre sottili e riempì un vecchio materasso; così dopo molte richieste da parte dei devoti, Mahaprabhu accettò il nuovo letto.

Tutti erano soddisfatti che il Signore l'avesse accettato, tutti tranne *Jagadananda*, che sebbene apparisse felice, dentro di sé era irritato. In precedenza *Mahaprabhu* aveva respinto la richiesta di *Jagadananda* di recarsi a *Vrindavana*. Ora, celando la sua rabbia e infelicità, *Jagadananda* chiese di nuovo il permesso di andarci.

Il Signore rispose: "Vuoi andare a *Vrindavana* perché sei arrabbiato con Me; perciò, diventerai semplicemente un mendicante e vedrai difetti in Me." *Jagadananda* insistette ripetutamente per ricevere il permesso di *Mahaprabhu* che alla fine acconsentì.

A Vrindavana, Jagadananda fu ospite di Śrī Sanatana Gosvami. Un giorno mentre Jagadananda stava cucinando il kichri, Sanatana Gosvami entrò nella stanza con un panno rosso legato intorno alla testa. Jagadananda Pandita pensò che quella stoffa era appartenuta a Śrīman Mahāprabhu, così chiese a Sanatana Gosvami: "Dove hai preso quella stoffa? Il Signore te l'ha data?" Sanatana Gosvami rispose: "E' di Mukunda Sarasvati"; un advaitavadi sannyasi. Jagadananda s'infiammò indignato e perdendo ogni controllo, sollevò una pentola della cucina come a voler colpire Sanatana Gosvami, che in quel momento si vergognò un pò, così Jagadananda posò il vaso e disse: "Tu sei uno dei principali associati di Mahaprabhu e Gli sei molto caro, eppure indossi la stoffa di un altro sannyasi, un rinunciato della scuola impersonale! Non posso tollerarlo." L'esaltante Vaisnava, Sanatana Gosvami, che era al

tempo stesso saggio e tollerante, vedendo la ferma fede che nutriva *Jagadananda* per *Mahaprabhu*, fu estremamente compiaciuto e gli disse: "La tua fortuna è illimitata."



Una volta, in occasione del *Ratha-yatra*, Śrī Sanatana Gosvami si recò a Jagannatha Puri per incontrare personalmente Mahaprabhu. Lungo il percorso attraversò la foresta di Jharikhanda dove fu punto da molte zanzare e dovette bere acqua dai fiumi e canali, perciò si formarono molti bubboni purolenti su tutto il suo corpo. Nonostante ciò, Mahaprabhu al suo arrivo l'abbracciò amorevolmente, ma ciò rattristò Sanatana, che chiese a Mahaprabhu di non abbracciarlo fino a quando il suo corpo non si fosse purificato da tale condizione.

*Mahaprabhu*, tuttavia, non l'ascoltò, e *Sanatana Gosvami* chiese consiglio a *Jagadananda* sul da fare.

Panditaji rispose: "Forse visto la tua condizione, non dovresti stare qui. Sarebbe meglio che dopo il Ratha-yatra tu tornassi a Vrindavana." In qualche modo Mahaprabhu venne a conoscenza di questa conversazione e dispiaciuto, disse a Sanatana: "Jaga è un giovane studente, ma è diventato talmente orgoglioso da istruire un Vaisnava come te, che Io stesso considero il Mio istruttore e maestro spirituale."

Sanatana rispose: "Oggi posso capire quanto Ti è caro Jagadananda. Gli fai bere il nettare dei tuoi amorosi litigi, mentre con il pretesto di darmi onore, a me fai bere un amaro succo di neem. Questa è la mia sfortuna."

Śrīman Mahaprabhu fu un pò imbarazzato e per soddisfare Sanatana Gosvami disse: "Non pensare che Jagadananda mi sia più caro di te. Sono semplicemente contrariato dalla trasgressione alle norme del comportamento tra devoti. Tu sei un'autorità nelle Scritture e Jaga è un ragazzo giovane. I corpi dei Vaisnava non sono materiali. Per metterMi alla prova, Śrī Krishna ha manifestato le piaghe sul tuo corpo. Se non ti avessi abbracciato, avrei commesso un'offesa a un Vaisnava. Per Me, il tuo corpo è più fragrante della pasta di sandalo delle montagne Malayana."

Non vi è alcun riferimento alla posizione esatta delle residenze di  $Śr\bar{\imath}$  Svarupa Damodara e Jagadananda, ma è noto che vivevano in prossimità della residenza di Mahaprabhu.

#### **NOTA:**

"Śrī Jagadananda Pandita era solito esibire mana (rabbia o gelosia) come la regina Satyabhama di Śrī Krsna. Quindi Mahaprabhu lo prendeva in giro dicendogli di essere Satyabhama; ma Jagadananda stesso affermò nel Prema-vivarta di essere una radha-dasi, o servitrice di Radhika. Ci si potrebbe chiedere se Jagadananda

Pandita sia un'incarnazione di Satyabhama oppure una servitrice di Śrīmati Radhika. E' entrambi, proprio come Ramananda Raya sia Visakha, Arjuna Sakha e Arjuna Sakhi. Nel caso di Śrī Jagadananda Pandita, egli è simultaneamente Satyabhama e anche una servitrice di Radhika, e quest'ultima è la sua identità prominente."

#### Śrī Candrasekhara-bhavana

Śrī Candrasekhara Acarya era una personalità molto vicina e cara a Śrīman Mahaprabhu, egli era anche conosciuto come Acarya-ratna, che significa: 'il gioiello tra le persone colte'. Il suo luogo di residenza è noto come Vraja-pattana. A Candrasekhara-bhavana, ebbe luogo la prima opera teatrale drammatica nella storia del Bengala, e in quell'occasione Mahaprabhu danzò immerso nel sentimento delle gopi.



Nel 1918 jagad-guru Śrīla Bhaktisiddhanta Sarasvati Thakura fondò la Śrī Caitanya Matha proprio in quella posizione. Dalla Caitanya Matha, si propagarono in tutto il mondo molte ramificazioni delle gaudiya-matha, e ad oggi rimane il principale fulcro della predica e diffusione internazionale dei Santi Nomi di Śrī Krishna e Śrī Caitanya Mahāprabhu. Grazie agli sforzi intrapresi da Śrīla

Bhaktivinoda Thakura e Śrīla Sarasvati Thakura, la pura e incontaminata filosofia teistica dei Gaudiya Vaisnava si sta diffondendo in tutto il mondo. Le seguenti parole di Śrīman Mahaprabhu (Śrī Caitanya-bhagavata, Antya-khanda 4.126) sono rivelatrici e ricche di significato:

## prthivite-paryanta yata ache desa-grama sarvatra sancara haibeka mora nama

"Il Santo Nome verrà propagato in ogni città e villaggio del pianeta."

# Il Samadhi Mandira di Śrīla Bhaktisiddhanta Sarasvati Thakura

Śrīla Bhaktisiddhanta Sarasvati Thakura, un'elevata e santa personalità (mahapurusa) apparve a Puri-dhama nel 1874, il quinto giorno della quindicina lunare scura del mese di Magha (6 febbraio) e fu chiamato Vimala Prasada. Suo padre era Śrīla Bhaktivinoda Thakura e sua madre, Śrī Bhagavati-devi. Fin dall'infanzia risultò evidente che era un mahapurusa, poiché ne manifestò tutti i sintomi.



Quando *Vimala Prasada* era un bambino piccolo, il padre, *Bhaktivinoda Thakura*, lo iniziò al canto del Santo Nome e al *mantra* di *Nrsimha*. All'età di otto o nove anni, *Śrīla Bhaktivinoda Thakura* gli diede il *mantra* per adorare *Śrī Kurmadeva*, che si era manifestato su di un muro della loro casa, e istruì *Vimala Prasada* ad adorarLo.

Notando la brillante erudizione di *Vimala Prasada*, l'assemblea accademica gli conferì il titolo di 'Śrī Siddhanta Sarasvati'. Nel 1900 a Svananda-sukhada-kunja presso Śrī Godrumadvipa, ricevette l'iniziazione da Śrīla Gaura-kisora dasa Babaji Maharaja, che era un risoluto rinunciato dedito al canto del Santo Nome. Nel 1918 accettò il *tridanda-sannyasa*, e nel giorno di Śrī Gaura-purnima fondò la Śrī Caitanya Matha e installò le divinità di Śrī Guru-Gauranga e Śrī Gandharvika-Giridhari. Da questo luogo ha inaugurato la predica del Śrī krsna-nāma e krsna-prema, come praticato e propagato da Śrī Caitanya Mahaprabhu, in India e in altri luoghi del mondo.

Egli ristabilì il Śrī Navadvipa-dhama parikrama; conferì l'ordine di rinuncia a discepoli qualificati; pubblicò riviste mensili, settimanali e giornali quotidiani che diffusero la filosofia Gaudiya in varie lingue, come bengalese, hindi, sanscrito, telegu, tamil, assamiya e inglese; pubblicò altri scritti devozionali e mandò predicatori qualificati in vari luoghi. In breve tempo predicò la pura devozione in un modo che nessuno aveva mai fatto prima e ha anche stabilito delle gaudiyamatha in luoghi importanti. Presso il luogo di nascita di Śrī Gaura, lo Yogapitha, costruì un grande tempio, infine, il 1° gennaio 1937, lasciò questo mondo per entrare nei nisanta-lila di Śrī Radha-Krishna, i Loro eterni passatempi trascendentali.

### Il samadhi di Śrīla Gaura-kisora dasa Babaji Maharaja

Śrīla Gaura-kisora dasa Babaji Maharaja è stato il maestro spirituale iniziatore di Śrīla Bhaktisiddhanta Sarasvati Thakura. Egli era solito risiedere a Vraja nei vari luoghi dei passatempi di Krishna,

quali *Vrindavana*, *Govardhana*, *Radha-kunda*, *Syama-kunda*, *Surya-kunda* e *Nandagrama*, e lì vi compì il *bhajana* e congiuntamente una severa rinuncia. Poi andò a *Śrī Navadvipa-dhama*, dove eseguì il *bhajana* in uno stato d'animo di grande separazione da *Śrī Krishna*. Per evitare l'associazione dei materialisti, si rifugiò in una latrina abbandonata costruita dal comune di *Navadvipa*. Non aprì la porta a nessuno, nemmeno al giudice distrettuale e al commissario di polizia che tentarono di dissuaderlo, ma l'aprì per il nostro adorato maestro spirituale *Śrīla Bhakti Prajnana Kesava Gosvami Maharaja* (in quel momento *Śrī Vinoda-bihari Brahmacari*).



Riconoscendo in lui un destinatario della misericordia di Śrīla Sarasvati Thakura, aprì la porta con grande affetto, concesse il suo darsana e lo istruì a eseguire il puro bhajana. Babaji Maharaja era un siddha-mahapurusa, una personalità perfetta e auto-realizzata.

A causa della severa rinuncia che praticava era diventato completamente cieco, ma ciò non gli impedì di attraversare il *Gange* quotidianamente, cantando a gran voce il Santo Nome, per poi

recarsi a *Svananda-sukhada-kunja* a *Godruma* per ascoltare l'*hari-katha* da *Śrī Bhaktivinoda Thakura*.

Lasciò questo mondo il 17 novembre 1915, giorno di *Utthana-ekadasi*. Con le sue mani *Śrīla Sarasvati Thakura* ripose il suo maestro spirituale nel *samadhi*, a *Nutana-cada* nell'antica *Kuliya* (attuale città di *Navadvipa*) con procedure conformi alle regole del *Samskara-dipika*. Dopo un pò di tempo il *Gange* esondò e temendo che avrebbe portato via il *samadhi* del suo maestro spirituale, *Śrīla Sarasvati Thakura* lo spostò sulla riva del *Radha-kunda* presso la *Śrī Caitanya Matha*.

# Śrī Radha-kunda e Śrī Syama-kunda

Śrīla Prabhupada Bhaktisiddhanta riportò alla luce il Radha-kunda e il Syama-kunda situati accanto a Candrasekhara-bhavana sulle rive dell'antico Śrī Prthu-kunda, o Ballala-dirghi. Lì, in uno stato di profonda separazione, compì il bhajana di Śrī Radha-Krishna e Śrī Gaurasundara.

La semplice vista di questi due laghetti fa sorgere nel cuore i ricordi del *Radha-kunda* e *Syama-kunda* di *Vraja*. Nelle vicinanze si trova un rigoglioso albero di *jackfruit* sotto il quale *Śrī Vinoda-bihari Brahmacari* sedeva assorto nell'incarico di supervisionare le proprietà di *Śrīla Sarasvati Prabhupada* e gestire la *Śrī Caitanya Matha*.

# Prthu-kunda, o Ballala-dirghi

A est di *Ganga-nagara* c'era un bellissimo laghetto che la gente chiamava *Ballala-dirghi*, nel *Satya-yuga* viveva qui un glorioso imperatore di nome *Prthu. Prthu Maharaja* era un'incarnazione con specifici poteri del Signore Supremo, ovvero un *saktyavesa-avatara*, fu lui che livellò le parti più collinose della Terra per rendere adatte alla vita delle persone e potersi meglio sostentare con le attività agricole. Arrivò in questo luogo con l'intenzione di appianarlo, ma vide una potente luce che s'irradiava in tutte le direzioni. Per

comprendere l'essenza di questa luce misteriosa, entrò in meditazione. Nella sua meditazione percepì che questo luogo era Śrīdhama Navadvipa, non diversa da Vrindavana, e che nel successivo Kali-yuga, Dio la Persona Suprema, Vrajendra-nandana Syamasundara, sarebbe apparso proprio in quel luogo come Śrī Sacinandana Gaurahari.

Per realizzare i Suoi intimi desideri Egli avrebbe accettato lo splendore e i sentimenti interiori della Sua amata *Radhika*, l'incarnazione del *mahabhava*, l'apice dei dolci sentimenti d'amore per *Krsna*. Avrebbe svolto vari tipi di passatempi amorevoli con i Suoi associati e propagato il canto del Santo Nome di *Krishna* in ogni luogo del mondo, elargendo a piene mani a tutti *krsna-prema*. *Prthu Maharaja* ebbe anche il *darsana* di *Śrīman Mahaprabhu*, il quale gli disse di mantenere celate per il momento, le glorie di questo luogo e di costruirvi un bellissimo stagno, che in seguito divenne noto come *Prthu-kunda*, famoso per la purezza e la dolcezza delle sue acque. Più tardi il re *Śrī Laksmana Sena* ampliò e rese più profondo lo stagno, chiamandolo *Ballala-dirghi* in onore di suo padre *Ballala Sena*. Le rovine del palazzo di *Maharaja Laksmana Sena* (e *Ballala Sena*) sono ancora oggi visibili nel quartiere dietro il *samadhi* di *Chand Kazi*.



## La residenza di Śrī Murari Gupta

Il tempio di Śrī Sita-Rama e la residenza di Murari Gupta si trovano a est del tempio di Yogapitha su quella che prima era la riva di Ballala-dighi. Egli era associato e compagno di studi di Mahaprabhu; erudito in tutte le arti, fu un danzatore esperto, molto apprezzato per il suo melodico canto e l'autore della Śrī Caitanya-caritamrta.

Murari Gupta nacque in una famosa famiglia di medici ayurvedici nel distretto di Śrīhatta, e più tardi andò a vivere a Navadvipa. Egli era di qualche anno maggiore di Mahaprabhu, perciò frequentava una classe di diverso grado, e sebbene fosse uno studente acuto e intelligente, a volte Nimai lo sconfiggeva nei dibattiti sul nyayasastra, le scritture della logica. Quando Murari Gupta stabiliva un assioma, Nimai lo confutava, e quando Nimai ne stabiliva un altro, Murari lo smentiva. Anche se Nimai era sconfitto, lodava Murari per la sua sottile intelligenza e la conoscenza delle Scritture.

Quando Śrīman Mahaprabhu ritornò da Gaya, Murari Gupta si unì al suo gruppo di sankirtana e danzò nel kirtana a casa di Śrīvasa e degli altri devoti. Quando Murari con la sua dolce voce cantava i



Versi del *Bhagavatam*, Śrī *Mahaprabhu* s'immergeva nell'estasi, e sia Lui che *Murari Gupta* piangevano. Una volta a casa di *Murari*, Śrīman *Mahaprabhu* gli rivelò la forma di Śrī *Varaha*.

Nei passatempi di Śrī Rāma, Murari Gupta è Hanuman, l'impareggiabile servitore del Signore, che nutre una grande ed esclusiva fede in Śrī Rama. Una volta, per mettere alla prova la devozione di Murari per Rama, Mahaprabhu spiegò che la verità suprema è Vrajendra Nandana Śrī Krishna, il Signore di tutti i Signori. Descrisse le ineguagliabili virtù di Śrī Krishna e le Sue quattro peculiari qualità vale a dire che non si trovano in nessun'altra delle Sue incarnazioni. Murari si entusiasmò e fu ispirato nell'adorare Krishna e giunta la sera tornò a casa.

La mattina dopo, tuttavia, si avvicinò a Śrī Mahaprabhu con cuore agitato cadendo ai Suoi piedi e piangendo disse: "Non vedo altra alternativa che togliermi la vita. Ieri ho abbracciato le Tue istruzioni volte all'adorazione di Śrī Krishna perché il mio supremo dovere è seguire il Tuo ordine, ma allo stesso tempo ho dedicato la mia vita ai piedi di loto Śrī Ramacandra, e il solo pensiero di rinunciare al mio servizio a Śrī Ramacandra mi spezza il cuore. La scorsa notte la mia mente non mi ha dato pace, perché da una parte non posso lasciare Ramacandra e dall'altra non posso trasgredire il Tuo ordine. In queste circostanze mi si addice solo la morte."

Mahaprabhu fu completamente soddisfatto della devozione esclusiva di Murari Gupta per Śrī Rama e gli ordinò di continuare ad adorar Lo.

Una volta, Śrīman Mahaprabhu e Nityananda Prabhu erano seduti insieme nella casa di Śrīvasa Pandita e Murari Gupta; al loro arrivo offrirono omaggi prima a Gauracandra e poi a Nityananda Prabhu. Ma ciò non fece piacere a Śrī Mahaprabhu che gli fece notare un comportamento non consono dell'etichetta Vaisnava. Quella notte Mahaprabhu apparve nel sogno di Murari parlandogli delle glorie di

Nityananda Prabhu. "Śrī Nityananda Prabhu è akhanda gurutattva, l'originale e indivisibile verità riguardante il maestro spirituale. Prima il devoto adora il maestro spirituale e poi adora il Signore Supremo, ma se non si possiede questa coscienza, il Signore Supremo non accetta la Sua adorazione." Il mattino seguente Murari offrì prima i suoi omaggi a Nityananda Prabhu e poi a Mahaprabhu, che ne fu molto soddisfatto.

Śrī Murari Gupta era un famosissimo dottore ayurvedico e molte persone anche da luoghi lontani venivano da lui per farsi visitare e curare; ma innanzitutto, era un medico che curava la malattia dell'esistenza materiale. A volte, assorto nell'estasi, Mahaprabhu assumeva i sentimenti del Signore Narayana e Murari Gupta reciprocava con il sentimento di Garuda, così Mahaprabhu si aggrappava alle sue spalle. Quando Śrī Caitanya Mahaprabhu partì per Puri dopo aver preso sannyasa, Murari Gupta si recava lì ogni anno in occasione del festival del Ratha-yatra.

# Śrī Isodyana, la residenza di Śrī Nandana Acarya

Isodyana si trova sul confine meridionale di *Antardvipa*, alla confluenza dei fiumi *Ganga* e *Sarasvati* (il fiume *Khadiya*), proprio nel mezzo. C'era un rigoglioso e bellissimo giardino in cui cervi, mucche blu e altri piccoli animali della foresta erano soliti girovagare. Śrī Nandana Acarya visse e compì qui il suo *bhajana*.

Una volta, *Nityananda Prabhu* venne nella sua casa senza dirlo a nessuno perché nel suo cuore pensava: "Se il mio fratello minore (*Kanhaiya*) è davvero apparso come *Gauranga*, verrà qui personalmente per incontrarMi."

Comprendendo il desiderio di *Nityananda Prabhu*, Śrīman *Mahaprabhu* venne in questo luogo con alcuni dei Suoi associati. Al loro primo incontro, i due fratelli furono sopraffatti dalla felicità spirituale. Più tardi, *Mahāprabhu* portò *Nityānanda* a Śrīvāsaangana, e da quel momento *Nityānanda* rimase con il Signore.

Entrambi sono 'Signori (*isa*) dei signori', e quindi il loro luogo d'incontro è noto come *Isodyana*, il giardino dei due Signori.

# Le Gaudiya Matha a Isodyana Mayapura e le glorie di Śrīla Bhaktisiddhanta Sarasvati Thakura Prabhupada

Oggi, sul lato orientale del *Gange*, possiamo dire che c'è una bella 'catena montuosa' di *gaudiya-matha*, che parte da Śrī Yogapitha-Mayapura, e termina a sud alla confluenza del *Gange* e *Jalangi* (fiume *Kadiya*). *Jagad-guru nitya-lila pravista om visnupada astottara-sata* Śrī Śrīmad Bhaktisiddhanta Sarasvati Prabhupada fu un illustre acarya e studioso della linea Brahma-Madhva-Gaudiya Vainava. Conosceva molte lingue, era un poeta di natura, scrittore illustre, pienamente realizzato nella bhakti-tattva e altri principi filosofici. È stato un oratore esperto e non ha mai avuto timori nel presentare la verità in modo oggettivo e diretto, riuscendo a dimostrare infondate le teorie dei sahajiya (che sono contrari alla bhakti) e degli impersonalisti. Le sue spiegazioni sullo Śrīmad-Bhagavatam erano sia nettaree sia colme di conclusioni filosofiche.



Era un predicatore senza uguali e *acarya* del canto del Santo Nome e della distribuzione dell'amore per Dio come ampiamente divulgato e praticato da Śrīman Mahaprabhu.

Grazie alla misericordia di questa grande personalità è stato possibile predicare il messaggio di *Mahaprabhu* in tutto il mondo, fondando centri, templi, *matha* e *ashram* che diffondono il puro servizio devozionale.

Molti testi di letteratura devozionale, come lo Śrīmad-Bhagavatam, Śrī Bhagavad-Gita, Śrī Caitanya-caritamrta, Śrī Bhakti-rasamrta-sindhu, Śrī Ujjvala-nilamani e Jaiva-dharma, sono stati pubblicati nelle principali lingue del mondo. Prodigò ai suoi numerosi e qualificati discepoli la potenza trascendentale con l'indicazione di liberare le genti di questo effimero mondo materiale ed essi in breve tempo predicarono il puro servizio devozionale in tutto il mondo, soddisfacendo così il desiderio del loro adorabile maestro spirituale.

I seguenti sannyasi e acarya sono alcuni dei discepoli più noti di Śrīla Prabhupada: Śrīmad Bhakti Prajnana Kesava Mahāraja, Śrīmad Bhakti Pradipa Tirtha Mahāraja, Śrīmad Bhakti Vilasa Tirtha Mahāraja, Śrīmad Bhakti Raksaka Śrīdhara Mahāraja, Śrīmad Bhakti Saranga Gosvami Mahāraja, Śrīmad Bhakti Hrdaya Vana Mahāraja, Śrīmad Bhakti Vicara Yayavara Mahāraja, Śrīmad Bhaktivedanta Svami Mahāraja, Śrīmad Bhakti Gaurava Vaikhanas Mahāraja, Śrīmad Bhakti Kevala Audulomi Mahāraja, Śrīmad Bhakti Prakasa Aranya Mahāraja, Śrīmad Bhakti Vijnana Asrama Mahāraja, Śrīmad Bhakti Sarvasva Giri Mahāraja, Śrīmad Bhakti Sudhira Yacaka Mahāraja, Śrīmad Bhakti Vilasa Gabhastanemi Mahāraja, Śrīmad Bhakti Viveka Bharati Mahāraja, Śrīmad Bhakti Svarupa Parvata Mahāraja, Śrīmad Bhakti Śrīrupa Siddhanti Mahāraja, Śrīmad Bhakti Dayita Madhava Mahāraja, Śrīmad Bhakti Mahāraja, Śrīmad Bhakti Kusuma Sravana Bhaktvaloka Paramahamsa Mahāraja, Śrīmad Bhakti Saurabha Sara Mahāraja, Śrīmad Bhakti Pramoda Puri Mahāraja e Śrīmad Bhakti Kamala

*Madhusudana Mahāraja*. Dopo la scomparsa di Ś*rīla Prabhupada*, essi aprirono le loro *gaudiya-matha* per predicare il puro servizio devozionale in tutto il mondo, soddisfacendo nei fatti il desiderio più profondo di Ś*rīla Sarasvati Thakura Prabhupada*.

Il nostro venerabile Śrīla Bhakti Prajnana Kesava Mahāraja stabilì la grande Śrī Devananda Gaudiya Matha, Śrīla Bhakti Raksaka Śrīdhara Mahāraja stabilì la Śrī Chaitanya Sarasvata Gaudiya Matha, e Śrīla Bhakti Viveka Bharati Mahāraja e Śrīla Bhakti Śrīrupa Siddhanti Mahāraja stabilirono la Śrī Gaudiya Asana e rispettiva associazione Missionaria. Queste matha sono tutte a Koladvipa (l'attuale città di Navadvipa). Śrīmad Bhakti Kevala Audulomi Mahāraja fondò la Śrīmad Bhaktisiddhanta Sarasvati Gaudiya Matha a Godruma. Sulla sponda orientale del Gange, a partire da Yogapitha-Mayapura fino alla confluenza del fiume Gange e Khadya, c'è una bella catena di templi. I principali tra loro sono elencati di seguito.

## Śrī Yogapitha-Mayapura

Dopo la scomparsa di *jagad-guru Śrīla Bhaktisiddhanta Sarasvati Thakura*, *Śrī Yogapitha-Mayapura*, *Śrīvasa-angana*, *Śrī Advaita-bhavana*, *Śrī Caitanya Matha (Candrasekhara-bhavana*) e altri luoghi sono stati affidati a *Śrīmad Bhakti Vilasa Tirtha Mahāraja*. Numerose *Gaudiya Math* erano gestite con la sua supervisione.

Śrīnad Bhakti Vilasa Tirtha Maharaja ricevette l'iniziazione da Śrīla Prabhupada durante la sua giovinezza e tollerò molte difficoltà pur di rendergli un rilevante servizio. Dopo che Sarasvati Thakura Maharaja entrò nei suoi passatempi non manifesti, Śrīmad Tirtha Maharaja accettò l'ordine di rinuncia da Tridandi Svami Bhakti Vijnana Asrama Maharaja. Ai tempi di Śrīla Prabhupada, Bhakti Vilasa Tirtha Maharaja era il segretario di tutte le Matha, e dopo la scomparsa di Prabhupada divenne l'acarya della Śrī Caitanya Matha.

#### Śrī Gaura-Gadadhara Asrama

Questo Asrama fu fondato da Śrī Rasananda Vana Mahāraja, un discepolo di Tridandi Svami Śrīmad Bhakti Hrdaya Vana Mahāraja, che era tra i principali discepoli di Śrī Bhaktisiddhanta Sarasvati Prabhupada. Śrīmad Bhakti Hrdaya Vana Mahāraja stabilì il "Bhajana-kuti" a Śrī Vrindavana dove fondò il 'College of Oriental Studies' presso Ramana-reti. Śrīla Sarasvati Thakura Prabhupada lo mandò a predicare la pura devozione al mondo occidentale, in paesi come l'Inghilterra, la Francia, la Germania e la Spagna.

### Śrī Gaudiya Asrama

Questo Asrama fu fondato da un discepolo di Tridandi Svami Śrīmad Bhakti Svarupa Parvata Mahāraja (un discepolo di Śrīla Prabhupada). Parvata Mahāraja predicò a Udala, in Orissa, dove fondò la Udala Gaudiya Matha.

# Śrī Caitanya-Candrodaya Mandira

Nitya-lila pravista om visnupada Śrīmad Bhaktivedanta Svami Mahāraja fondò questo vasto tempio a Isodyana, Mayapura.



Egli fu iniziato da *jagad-guru Bhaktisiddhanta Sarasvati Thakura* nel 1933 e nel 1966 fondò la Società Internazionale per la Coscienza di *Krishna* (*Iskcon*), che ha inaugurato centinaia di templi in tutto il mondo

**Bhaktivedanta** Svami Mahāraja, nacque nel 1896 nella città di Kolkata: era di spirito acuto e religioso fin dall'infanzia. Su ordine del suo maestro spirituale scrisse saggi in inglese che furono pubblicati sulla rivista del suo maestro. aver lasciato Dopo casa moglie, figli e tutto il resto, accettò l'ordine di rinuncia nel 1959 presso la Śrī Kesavaji Gaudiva Matha di Mathura da nitva-lila pravista om visnupada Śrī Śrīmad Bhakti Prainana Kesava Gosvami Mahāraja.



Tradusse lo Śrīmad-Bhagavatam e la Gita in inglese, e per soddisfare il desiderio più profondo del suo maestro spirituale raggiunse gli Stati Uniti d'America nel 1965 per predicare la pura devozione. Lì compose autorevoli traduzioni e spiegazioni di letteratura devozionale e scrisse molti altri libri. Lasciò questo mondo il 14 novembre 1977.

Attualmente migliaia dei suoi discepoli diretti e non, predicano il Santo Nome di *Krishna* e la pura devozione in tutto il mondo. Oggigiorno è in fase di completamento un grande planetario Vedico, così che i devoti di tutto il mondo possano continuare a studiare la cultura *Vedica* 

# Śrī Gaura-Nityananda Mandira (Śrī Nandana Acarya-bhavana)

Questo tempio è stato fondato da Śrīmad Bhakti Saranga Gosvami Mahāraja, un importante discepolo di jagad-guru Śrīla Sarasvati Thakura Prabhupada. Egli era esclusivamente dedicato al servizio di *Prabhupada*, era un oratore potente, un'eccellente scrittore, e aveva innumerevoli altre buone qualità; svolse funzioni di editore e amministratore delegato del settimanale Gaudiya, che fu fondato da Śrīla Sarasvati Thakura. Śrīla Prabhupada lo mandò nei paesi occidentali per predicare il messaggio di Mahāprabhu e il puro servizio devozionale. Dopo la scomparsa di Śrīla Prabhupada egli fondò centri di predica a Śrīdhama Vrindavana, Delhi, Jagannatha Puri, Mayapura e in altri luoghi. Ai tempi di Śrī Caitanya Mahaprabhu, qui c'era un bellissimo giardino dove Śrī Nandana Acarya costruì la sua casa e fece il bhajana. Dopo che Śrī Nityananda Prabhu visitò i luoghi santi dell'India, andò a casa di Nandana Acarva e come accennato Nimai Pandita personalmente a incontrarlo. Era sera e Nimai Pandita, insieme ad alcuni dei Suoi illustri associati, venne qui a incontrare per la prima volta nei caitanva-lila Nitvananda Prabhu. Divennero così profondamente assorti nei sentimenti di Krishna e Balarama che persero conoscenza. In seguito Nimai portò Nityananda Prabhu a Śrīvasa-angana, dove tutti i devoti furono felici di incontrarLo, e Śrīmati Malini-devi, la moglie di Śrīvasa, si prese cura di Nityananda come fosse suo figlio.

### Śrī Caitanya Gaudiya Matha

Tridandi-svami Śrī Śrīmad Bhakti Dayita Madhava Mahāraja, uno dei discepoli prominenti di Śrīla Sarasvati Thakura e un influente Acarya, fu il fondatore di questa Matha. Il suo nome era Śrī Hayagriva Brahmacari e dopo la scomparsa di Prabhupada accettò l'ordine di rinuncia da parivrajakacarya Śrī Śrīmad Bhakti Gaurava

Vaikhanasa Mahāraja. Stabilì centri di predica in Bengala, Assam, Andhra Pradesh, Punjab, Uttar Pradesh e in altri luoghi dell'India nell'intento di diffondere il messaggio di Śrī Caitanya. Aprì anche centri di bhakti a Vrindavana-dhama, Puri-dhama e Navadvipa-dhama. Pubblicò una rivista bengalese mensile chiamata Caitanyavani, così come molte scritture religiose autorevoli e antiche. Qui troviamo anche il samadhi.

### Śrī Caitanya-Bhagavat Matha

Questo tempio è stato fondato da parivrajakacarya Śrī Śrīmad Bhakti Vicara Yayavara Mahāraja, l'ultimo discepolo sannyasi di



Śrīla Sarasvati Thakura sua natura egli era un Vaishnava dal cuore molto semplice e il Suo canto era eccezionalmente dolce. 1e persone si commuovevano profondamente per il suo bellissimo sankirtana. Stabilì centri di predica a Medinpura, Kanthi, Candrakona e Mayapura. Oui svolse il bhajana e troviamo il suo samadhi.

## Śrī Krishna-Caitanya Matha

Il fondatore di questo tempio è parivrajakacarya Śrīmad Bhakti Kamala Madhusudana Mahāraja, un discepolo di Sarasvati Thakura. Nacque nel 1899 nel Bengala orientale (Bangladesh) nel villaggio di Vajitapura dell'area di Magaripura del distretto di Haripura. Suo padre era Śrī Parvatinatha Sanyala e la madre si chiamava Svarnamayi-devi. Ricevette la sua educazione primaria a

Vajitapura e l'istruzione superiore a Kolkata. In precedenza fu coeditore del famoso quotidiano 'Amrta-bazara' di Calcutta, dove ebbe occasione di frequentare le lezioni di Śrīla Bhaktisiddhanta Sarasvati presso la Bagabazara Gaudiya Matha. Fu talmente influenzato dall'hari-katha di Prabhupada che abbandonò casa, famiglia, lavoro per il pieno rifugio dei piedi di loto di Prabhupada. All'epoca di Śrīla Prabhupada gli fu affidata la responsabilità di gestire diversi templi.

Dopo la scomparsa di *Prabhupada* andò a risiedere con il nostro maestro spirituale, *Śrīla Bhakti Prajnana Kesava Gosvami Mahāraja*, presso la *Śrī Gaudiya Vedanta Samiti*. Fu redattore del giornale principale della *Samiti*, il *Gaudiya Patrika*, e predicò in varie parti dell'*India*. Più tardi stabilì centri di predica nella città di *Vardhamana* e *Isodyana* a *Mayapura*. Fu un influente oratore e commentatore del *Bhagavatam*. Entrò negli *aprakata-lila* nel 1991 il giorno di *Gaura-dasami*. Il suo *samadhi* si trova qui.

# Śrī Gopinatha Gaudiya Matha

Questo tempio è stato fondato da parivrajakacarya tridandi-Śrī Śrīmad svami Bhakti PuriPramoda Mahāraia. All'epoca di Śrīla Prabhupada scriveva articoli per quotidiano Nadiyaprakasa e altre riviste religiose settimanali e mensili *Śrī Puri* Maharaja era anche un grande predicatore del bhakti-dharma e un influente oratore dello Śrīmad-Bhagavatam. Prima di



accettare l'ordine di rinuncia, il suo nome era Śrī Pravanananda Brahmacari. Dopo la scomparsa di Śrīla Prabhupada trascorse molto tempo con il nostro maestro spirituale, Śrīla Bhakti Prajnana Kesava, presso la Gaudiya Vedanta Samiti. In seguito ha fondato la Śrī Vasudeva Gaudiya Matha ad Ambika-kalana, da dove ha predicato la pura bhakti in tutta l'India. Frequentava spesso l'acarya della Śrī Caitanya Gaudiya Matha, Śrīmad Bhakti Dayita Madhava Mahāraja, ed era presidente del comitato editoriale del loro giornale, Caitanya-vani. Entrò negli aprakata-lila il 22 novembre 1999, a Jagannatha Puri, e qui troviamo il suo samadhi.

### Śrī Gauranga Gaudiya Matha

Questo tempio fu fondato da Śrīla Bhakti Saurabha Sāra Mahāraja, un discepolo di Śrīla Prabhupāda. Dopo la scomparsa di Prabhupada, Śrīla Sara Mahāraja accettò il sannyasa da Śrīmad Bhakti Saranga Gosvami Mahāraja, il fondatore del Gaudiya Sanga. Dopo la scomparsa di Gosvami Mahāraja, servì il Gaudiya Sanga assolvendo il compito di acarya. Era molto umile, esperto nelle conclusioni filosofiche della bhakti e molto abile nello scrivere e nel parlare.

### Śrī Paramahamsa Gaudiya Matha

Questa *matha* fu fondata dai discepoli di *parivrajakacarya Bhaktyaloka Paramahamsa Mahāraja*, un discepolo di Śrī Sarasvati *Thakura*. Era un *Vaisnava* molto semplice e cantava sempre il Santo Nome. *Prabhupada* gli affidò l'incarico di direttore della *Gaudiya Printing Press* a *Krsna-nagara*, dove venivano stampati il *Nadiya-prakasa* e altre pubblicazioni. Per qualche tempo si occupò della tenuta di Śrī Mayapura.

Dopo la scomparsa di *Prabhupada*, rimase con il nostro maestro spirituale, *Śrīla Bhakti Prajnana Kesava Gosvami Mahāraja*, alla *Śrī Gaudiya Vedanta Samiti*. In seguito fondò una *Matha* a *Kolkata*, che

divenne la sua residenza, chiamata *Paramahamsa Gaudiya Matha*. Molte altre *Matha*, oltre a quelle menzionate, sono sorte in questa area

### La posizione geografica dell'antica Navadvida

C'è una controversia che dura da secoli riguardo la posizione dell'antica *Navadvipa*, il luogo di nascita di *Mahaprabhu*. I dati esposti provengono dal libro *Citre-navadvipa* di *Śrī Saradindu Narayana Raya* (pubblicato dalla *Caitanya Matha*, *Mayapura*). Queste informazioni forniscono la prova definitiva che l'antica *Navadvipa* era situata sulla riva orientale del *Gange*.

Studiando scritture come la *Urddhamnaya Maha-tantra*, la *Śrī Caitanya-caritamrta* e il *Bhakti-ratnakara*, risulta chiaro che l'antica *Navadvipa* era situata sulla riva orientale del *Gange* (*Bhagavati-Bhagirathi*). L'*Urddhamnaya Maha-tantra* afferma:

## vartateha navadvipe nityadhamni mahesvari bhagirathi tatepurve mayapurantu gokulam

"Mahesvari Śrī Navadvipa-dhama è eterna, e Mayapura che si trova sulla riva orientale del Bagirathi, è Gokula."

Nella *Caitanya-caritamrta* (*Adi-lila* 1.86) si afferma: "gaudadese purva-saile karila udaya – essi sono ora sorti sull'orizzonte orientale nella terra di *Gauda*." Nell'*Adi-lila* 13,98 si afferma: "nadiya-udayagiri, purnacandra gaurahari, krpa kari 'ha-ila udaya - Per Sua misericordia senza causa, *Gaurahari*, simile alla luna piena, appare nel distretto di *Nadiya*, che è paragonato a *Udayagiri*, il primo luogo dove il sole diventa visibile."

Nel Śrī Navadvipa-parikrama di Śrīla Narahari Cakravarti si afferma:

## srī-suradhunira purva-tire antardvipadika catustaya sobhakare jahnavira pascikulete koladvipadika panca vikhyata jagate

"Antardvipa e altre tre isole, si distendono in tutto il loro splendore sulla sponda orientale del *Suradhuni* (*Gange*), e *Koladvipa* e altre quattro famose isole sorgono sulla riva occidentale del *Jahnavi* (*Gange*).

Nel XVI secolo, durante l'occupazione dell'*India* da parte dell'Impero britannico, *Sir William Hunter* scrisse un autorevole trattato storico e geografico dell'India, con approfondimenti su molti luoghi ben noti del *Bengala*. In questo trattato (*Hunter's Statistical Account*, pag 142) egli ha descritto l'esatta posizione geografica della città di *Navadvipa*, posizionata ad est del *Bhagirathi* e ad ovest di *Jalangi*, ossia *Navadvipa* sorgeva sulla riva orientale di *Bhagirathi* e dall'altra sulla riva occidentale di *Jalangi*.

Dalle spiegazioni rintracciate nel Gazzettino di *Nadiya* si comprende che *Navadvipa* era la capitale dei re della dinastia *Sena*: "*Nabadwipa* è una città molto antica; si tramanda che sia stata fondata nel 1063 da uno dei re *Sena* del *Bengala*. Nell'*Aini Akbari* si evince che al tempo di *Laksmana Sena*, *Nadia* era la capitale del *Bengala*."

Nel suo resoconto statistico (pagina 142) *Sir William Hunter* ha anche menzionato che *Maharaja Laksmana Sena* fondò *Nadiya* nel 1063 d.C. La seguente citazione è stata pubblicata dal *Calcutta Review* (pagina 398, 1946): "L'informazione più antica che abbiamo di *Nadia* è che essa nel 1203 fu la capitale del *Bengala*."

In altre parole, le prime informazioni sulla città di *Nadiya* è che fu la capitale del *Bengala* nel 1203. Molte evidenze confermano il fatto che l'antica *Nadiya*, o *Navadvipa*, era la capitale dei re della dinastia *Sena* e che si trovava sulla riva orientale del *Gange*.

Il gazzettino del distretto di *Nadiya* fornisce ulteriori prove: sembra che la descrizione della conquista di *Navadvipa* da parte di *Baktiyara Khan* (1203) sia stata esagerata. L'unica ragione per cui *Baktiyara Khan* invase *Nadiya* fu per razzìare le sue ricchezze. La cavalleria saccheggiò il palazzo reale e la città di *Navadvipa*, e poi fuggì. Non fu mai stabilita alcuna autorità sulla città, anche se è possibile che *Baktiyara Khan* ne avesse autorità solo di nome; è comunque un fatto che tale situazione durò per due secoli. A metà del XV secolo gli imperatori musulmani indipendenti stabilirono la loro autorità sul *Bengala*.

Il Gazzettino di *Nadiya* e *Hunter's Statistical Account* (pagina 142) dimostrano chiaramente che l'altopiano adiacente alla moderna *Mayapura* è ciò che rimane del palazzo di Re *Ballala Sena* e che la città di *Nadiya* era la sua capitale. *Ballala-dighi* (*Prthu-kunda*) era situato nelle vicinanze.

Col passare del tempo, il corso del *Gange* cambiò e gradualmente spazzò via la vecchia città di *Navadvipa*, che fu in seguito fondata sulla riva occidentale. L'antica *Navadvipa*, o città di *Nadiya*, è ora conosciuta con vari nomi, come *Brahmana-pukura*, *Bel-pukura*, Śrī *Mayapura*, *Ballala-dighi* e Śrīnathapura. L'attuale Śrīdhama *Mayapura* è dove si trovavano la casa di Śrī Jagannatha Misra, *Srivasa-angana*, *Advaita-bhavana*, *Murari Gupta-bhavana* e altri luoghi. Ai tempi di *Mahaprabhu* tutta quest'area era nota come *Kuliya-grama* (o *Pahada-pura*), ed è ora il luogo dove si trovano l'attuale città e comune di *Navadvipa*. Le vecchie mappe ne danno evidenza.

Il Bhakti-ratnakara è una scrittura antica e autorevole composta dal celebre Śrīla Narahari Cakravarti Thakura. Descrivendo il Navadvipa-dhama parikrama, il Bhakti-ratnakara ci fornisce prove chiare a sostegno del fatto che Antardvipa Mayapura, che si trovava sulla riva orientale del Gange, fosse la vecchia Nadiya, o città di Navadvipa. Ancora oggi il samadhi di Chand Kazi, Śrīdhara-angana

e altri siti, si trovano sulla sponda orientale. Quando Śrīnivasa e Śrī Narottama Thakura eseguirono il parikrama con Isana Thakura, visitarono Jagannatha-bhavana e il vicino Barakona-ghata, Ganganagara e così via, e senza attraversare il Gange, andarono al samadhi di Chand Kazi, Śrīdhara-angana, Simuliya e altri luoghi.

Nel 1684 Wi*lliam Hayes*, un funzionario della Compagnia delle Indie Orientali, copiò nel suo diario la vecchia mappa di *Richard Temple*, mostrando che la città di *Navadvipa* è collocata sulla riva orientale di *Bhagirathi*.

Nel 1572, *Kavi-karnapura* scrisse il suo famoso dramma *Śrī Caitanya-candrodaya*. Dalla descrizione geografica fornita è evidente che l'antica *Navadvipa*, o città di *Nadiya*, era situata sulla riva orientale del *Gange* e che *Kuliya-grama* era sulla riva occidentale.

Śrī Vrindavana dasa Thakura compilò il Śrī Caitanya-bhagavata pochi anni dopo la scomparsa di Śrī Caitanya Mahaprabhu, e tra le descrizioni che troviamo di questo libro c'è anche la posizione geografica di Navadvipa e dei luoghi vicini. Tutti convengono che il samadhi di Chand Kazi, contemporaneo di Caitanya Mahaprabhu, sia situato a Vamana-pukura (noto anche come Brahmana-pukura e Brahmana-puskarini). Secondo quanto descritto nel Caitanyabhagavata riguardo la sconfitta di Chand Kazi, Śrīman Mahaprabhu condusse un grande corteo di sankirtana alla residenza di Chand Kazi, ma non si fa menzione che abbiano attraversato il Gange. Dalla documentazione risulta quindi evidente che il luogo indicato da Śrīla Jagannatha dasa Babaji Maharaja e Śrīla Bhaktivinoda dire Mayapura-dhāma è il vero vale luogo dell'apparizione di Śrī Caitanya Mahaprabhu.

Alcuni sostengono che *Ramacandrapura*, o *Kekada Mantha*, situato sulla riva occidentale del *Gange*, sia il luogo dell'apparizione di *Śrī Caitanya Mahaprabhu* ed è quindi l'antica *Mayapura*. Questa

ipotesi, tuttavia, è completamente infondata e contraria alle citate evidenze. Comunque per avviarci alla conclusione, nonostante molte altre chiare argomentazioni, allo scopo di non far crescere troppo la voluminosità del libro, citiamo queste altre due evidenze:

È menzionato nel *Bhakti-ratnakara* che da *Antardvipa* si può vedere *Suvarna-vihara* ancora oggi, dalla moderna *Mayapura*. Ma se si considera *Ramacandrapura* come *Antardvipa*, è impossibile vedere *Suvarna-vihara*, che si trova a circa 5-6 miglia di distanza. Inoltre se *Ramacandrapura* fosse il luogo di nascita di *Mahaprabhu*, e se *Ganga-Govinda Singh* lo considerò tale edificandovi un tempio, perché ha stabilito le divinità di *Śrī Rama-Sita* in questo tempio e non una divinità di *Śrī Mahaprabhu* e non ha chiamato questo luogo *Mayapura*? Come si spiega che è conosciuto come *Ramacandrapura* sulle vecchie mappe del governo?

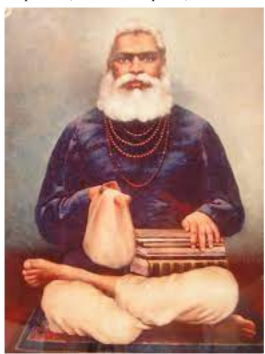
È risaputo che c'è un grande festival di Śrī Rama-Sita celebrato con grande fasto presso Ramacandrapura. Ramacandrapura si trova all'interno di Modadruma-dvipa, dove vi è Śrī Ramacandra e il luogo dei passatempi di Sita, quindi, non può essere Antardvipa Mayapura; per questi e altri fatti, non è sicuramente il luogo dell'apparizione di Śrīman Mahaprabhu.

## Śrīla Bhaktivinoda Thakura e Antardvipa Mayapura

Śrī Saccidananda Bhaktivinoda Thakura, l'eterno intimo associato di Caitanya Mahaprabhu, è venerato come il settimo Gosvami, perchè inaugurò di nuovo il flusso del Bhakti-Bhagirathi. È apparso in questo mondo per porre in luce il Santo Nome di Mahaprabhu (gaura-nama), il suo desiderio più intimo (gaura-kama) e la sua santa dimora (gaura-dhama). Come Śrī Rupa e Śrī Sanatana, desiderava risiedere a Vraja e compiere lì il bhajana. Intrapresa la strada per Vraja-mandala giunse presso una divinità di Śrī Siva, nota come Mahadeva Śrī Tadakesvara, a poca distanza da Calcutta.

Quella notte gli apparve in sogno *Mahadeva* e gli chiese di rivelare il luogo dell'apparizione di *Śrī Gauranga Mahaprabhu*.

Gli disse anche di rimanere a *Gauda-mandala* ed eseguire il *bhajana*. Śrī *Bhaktivinoda Thakura* posò le istruzioni di Śrī *Tadakesvara* sulla sua testa e ritornò a Śrīdhama Navadvipa. A *Godrumadvipa*, costruì una piccola capanna e cominciò a eseguire il *bhajana*, animato dal desiderio di trovare il luogo dell'apparizione di *Mahaprabhu*. Scrisse nella sua autobiografia: "Ero molto ansioso di trovare il luogo dove apparve *Mahaprabhu*. Sono andato a *Navadvipa* (l'attuale città di *Navadvipa*) e con grande impegno ho fatto delle indagini, ma non riuscendo a trovare alcuna traccia, sono diventato molto infelice. Oggigiorno la popolazione di *Navadvipa* è occupata solo a riempirsi la pancia; non sanno nulla dei luoghi dei passatempi di Śrīman *Mahaprabhu*, né si sforzano di conoscerli. Un giorno, dopo il crepuscolo, alle dieci in punto, *Kamala* e io, insieme a un impiegato,



stavamo sul tetto del Dharmasala guardandoci intorno. Il cielo era molto buio e pieno di nuvole. Poi, oltre il Gange, verso nord, vidi una dimora splendente. Ho chiesto a Kamala: "Hai visto qualcosa?" Lui rispose: "Sono shalordito nel vedere una splendida dimora dall'altra parte del Gange, verso nord."

Al mattino sono andato di nuovo sul tetto del *Rani Dharmasala* e con attenzione guardai verso quel luogo. Non riuscivo a vedere la splendida dimora, ma potevo vedere una pianta di palma. Quando chiesi di quel luogo, dissero che si chiamava *Ballala-dighi* e che si possono ancora vedere molte tracce del vecchio forte del re *Laksmana Sena*. Il lunedì successivo andai a *Krsna-nagara* e il sabato seguente andai direttamente da lì a *Ballala-dighi*.

Ouella notte ebbi una visione meravigliosa: Śrīman Mahaprabhu, Śrī Nitvananda Prabhu, Śrī Advaita Acarya, Śrī Gadadhara e gli altri devoti erano completamente assorti nel cantare e danzare in modo estatico. Gli occhi di tutti erano pieni di lacrime; il suono tumultuoso di "Hari Bol!" e il suono di mrdanga e kartala facevano impazzire i devoti. Poi quella visione scomparve dai miei occhi. Il giorno dopo sono andato in que luogo per avere il darsana e interrogai la gente del luogo. Mi dissero che quello era il luogo di nascita di Mahaprabhu. Ho visitato tutti i piccoli villaggi menzionati nel Bhakti-ratnakara e quelli menzionati da Śrīla Vrindavana dasa Thakura nel Caitanya-bhagavata. Successivamente mi sono seduto a Krsna-nagara e ho compilato il libro Śrī Navadvipa-dhamamahatmya e l'ho inviato per la stampa a Calcutta. Ho parlato con Śrī Dvarika Babu, un ingegnere di Krsna-nagara, riguardo le mie scoperte. Egli comprese tutto ciò che dicevo e grazie alla sua intelligenza ed esperienza ha prodotto una mappa di Navadvipamandala. Poi ho vagato per Navadvipa-dhama e ho scritto il Dhama-mahatmya, perché in quel momento non potevo fare nient'altro "

A Godruma, nel 1893, Śrīla Bhaktivinoda Thakura eseguì un grande festival di harinama-sankirtana sotto gli auspici di Śrīla Jagannatha dasa Babaji Maharaja. Anche Śrī Jagannatha dasa Babaji Maharaja andò con molti Vaisnava a ricevere il darsana di Śrī Mayapura. Sopraffatto dai sentimenti estatici, egli stesso ha indicato il luogo di nascita di Mahaprabhu, lo Yogapitha-Mayapura da tempo perduto nell'oblìo.

Il 144enne *Babaji Maharaja* si sentì sopraffatto dall'estasi e balzò in aria, gridando gioioso: "Questo è il luogo di nascita di *Gauracandra*, la nostra vita e anima!" *Bhaktivinoda Thakura*, molti famosi scrittori del *Bengala*, molti funzionari governativi di alto livello, editori di riviste famose e altri, hanno assistito all'evento. Tra di loro Śrī *Syamalala Gosvami*, il grande ed erudito *Vaisnava*. Erano presenti anche Śrī Sasibhusana Gosvami, Śrī Radhikanatha Gosvami, Śrī Vipina Bihari Gosvami, Śrī Raya Vanamali, Śrī Raya Bahadura, Śrī Sisira Kumara Ghosa, Śrī Dvarikanatha Sarakara e Śrī Naphara Kumara.

All'inizio vennero erette delle capanne e la costruzione del tempio iniziò. A poco a poco, fedeli devoti provenienti dai vari stati dell'*India* giunsero per ricevere il *darsana*, e ora folle di persone giungono da ogni parte del mondo in questo luogo santo.

#### NOTA:

"Srila Gaura-kisora dasa Babaji Maharaja, da un punto di vista esterno era completamente cieco; ma non era cieco internamente. Diciamo che era cieco perché noi stessi siamo spiritualmente ciechi. In effetti vedeva sempre Mahaprabhu e la Divina Coppia nel suo cuore.

Egli era solito aggirarsi qua e là, e in una notte molto buia, durante la quale fu allagata *Mayapura*, *Babaji Maharaja* viaggiò da *Navadvipa* a *Mayapura* per incontrare *Prabhupada Śrīla Sarasvati Thakura*, il quale vedendolo gli chiese: "O *Gurudeva*, come hai trovato la strada per giungere fin qui in una notte così buia?" Lui rispose: "Ho incontrato un ragazzo che mi ha accompagnato." Chi era quel ragazzo? Non era altri che *Śrī Caitanya Mahàprabhu*.

## Secondo Capitolo

### Śrī Simantadvipa

Questa isola anche chiamata Simuliya, include Rajaputa, Mullapada, Visnu-nagara, Saradanga Syenadanga, una parte di Vamana-pukura (Brahmana-puskarini) e altri luoghi. C'è un antico tempio di Śrī Jagannatha nella vecchia Saradanga, anche nota come Savara-ksetra. Si dice che un re musulmano di nome Kalapahada diventò contrario agli hindu quando sua madre fu catturata con la forza dai musulmani, i suoi genitori hindu l'abbandonarono e così non gli restò altra scelta che vivere con i musulmani. Quando crebbe, Kalapahada venne a conoscenza dei fatti e demolì migliaia di templi, convertendo forzatamente migliaia di indù in musulmani. Quando attaccò Jagannatha Puri, le divinità di Jagannatha, Baladeva e Subhadra furono nascoste in questo luogo e un devoto se ne prese cura.

Secondo i Purana, una volta, mentre Sankaraji (Siva) narrò i passatempi del Signore Supremo a *Parvati*, cominciò a descrivere Śrī Gauranga, l'incarnazione di Śrī Krsna in Kali-yuga. Gaurahari non è altri che Krsna stesso che risplende del sentimento e della radiosità di Śrī Radha, apparso per compiere vari passatempi e distribuendo prema alla gente comune. Questo speciale prema è raramente raggiunto anche dagli esseri celesti. Ispirata da tale rivelazione, Parvati-devi eseguì severe austerità allo scopo di incontrarLo in questa fitta foresta di Navadvipa. Mahaprabhu compiaciuto delle sue austerità Si manifestò dinnanzi a Lei. Incantata dalla Sua meravigliosa forma, Parvati espresse il desiderio di contemplare i Suoi passatempi quando si sarebbero manifestati in questo mondo. Mahaprabhu disse: "Poiché tu sei la Mia inseparabile energia, sei sempre presente nei Miei passatempi; come Mia energia interna sei la Mia cara Radhika, e come energia esterna sei una manifestazione di Radhika conosciuta come Durga, o Parvati. In quanto tu sei

Yogamaya, manifesti i Miei passatempi, e a Vraja, come Paurnamasi, li nutri e ti adoperi affinchè tutto proceda per il meglio. A Navadvipa risiederai eternamente in veste di Praudamaya, insieme a Ksetrapala-Shiva. Confonderai chi si dimostra a Me indifferente, e aiuterai coloro che si rivolgono a Me, attraendoli all'amorevole servizio di devozione." Sentendo questo, Parvati fu sopraffatta dall'amore estatico; prese tra le mani la polvere dei piedi di Śrīman Mahaprabhu e la mise sul capo dove c'è la riga che separa i capelli, e così Mahaprabhu scomparve. Il punto dove si separano i capelli si chiama simanta, e siccome Parvati vi cosparse la polvere dei piedi di Mahaprabhu, essa viene chiamata Simantini-devi. Il luogo dove si è verificato questo passatempo è noto come Simantadvipa.

#### Il samadhi di Chand Kazi



Questo luogo è situato a *Simantadvipa*, nei pressi del confine di *Antardvipa* nelle cui vicinanze in passato sorgeva il palazzo di *Maulana Sirajuddina Chand Kazi*. Il padre di *Saci-devi*, *Nilambara Cakravarti*, era solito risiedere in questo villaggio. *Chand Kazi* era

un alto ufficiale nel regno dell'imperatore *Hussein Shah*, il sovrano del Bengala. A quel tempo Chand Kazi era l'amministratore e magistrato di Navadvipa. Alcuni lo consideravano il maestro spirituale dell'imperatore. Egli era noto come un grande oppositore degli hindu, e dopo aver infranto una mrdanga durante il kirtana presso Śrīvasa-angana, approvò una legge che sospendeva la pratica del sankirtana. Quella stessa sera, in disprezzo a quella legge, Śrīman Mahaprabhu riunì centinaia di migliaia di persone, che impugnando fiaccole ardenti, eseguirono il kirtana con migliaia di mrdanga e karatala, dirigendosi verso la residenza di Chand Kazi. Il Chand Kazi, terrificato dalla folla, si nascose, ma in qualche modo Mahaprabhu lo scovò, assicurandogli che non aveva nulla da temere. "In accordo alle consuetudini di vita e alle relazioni di amicizia tra le persone del villaggio, tu sei come mio zio materno, quindi desidero il tuo affetto. Perché ti nascondi?" Chand Kazi a quel punto rispose: "Dopo aver rotto la mrdanga, sono tormato a casa, ma quella notte mentre dormivo, Nrsimha mi è improvvisamente montato sul petto e mi ha graffiato con le sue unghie. Tremando di rabbia mi disse: 'Oggi ti lascio andare, ma se in futuro ostacolerai ancora il movimento del sankirtana, ti ucciderò, ricordati sempre di questo avvertimento.' Mi svegliai dal sonno in preda al terrore; guarda Tu stesso, puoi vedere i Suoi graffi sul mio petto. Prometto che d'ora in avanti non ostacolerò mai più il movimento del sankirtana; nè nessuno nella mia dinastia. Ripudierò chiunque lo faccia."

Śrīman Mahaprabhu quindi chiese al Kazi: "Ti prego, spiegaMi, perché ti ostini a uccidere le mucche? La mucca dà il latte sia agli hindu sia ai musulmani, lei è la madre di tutti." Il Kazi rispose: "Nel nostro nobile Corano non c'è l'ingiunzione di uccidere la mucca. Coloro che agiscono in tal modo, agiscono in opposizione al Corano." Dopo questi avvenimenti, Chand Kazi divenne un devoto, e quando scomparve da questo mondo, fu eretto il suo samadhi in questo luogo; a tutt'oggi i devoti Vaisnava di Mahaprabhu visitano il suo samadhi con devozione. Presso il suo samadhi vi è un albero

*goloka-campaka* di 500 anni, testimone di tutti questi avvenimenti. L'albero continua a fiorire anche se la parte superiore è spoglia.

## Śrīdhara-angana

Śrīdhara-angana si trova nell'angolo nord-est di Antardvipa, al confine con Simantadvipa, vicino al samadhi di Chand Kazi in direzione sud-est. Qui, nel mezzo di un bananeto c'era l'antica casa di Niskincana Śrīdhara, il migliore dei devoti e il più caro a Śrī Gaura e Nityananda Prabhu. Nei passatempi di Krsna è il pastorello Kusumasava Sakha. Nimai Pandita lo incontrava quotidianamente sulla riva del Gange dove Śrīdhara, lungo il marciapiede che costeggiava il Fiume, era solito recarsi per vendere foglie di banana, fiori di banana, banane mature, banane verdi e varie verdure tipo zucche verdi (lauki) e melanzane, che crescevano nel suo giardino. Con la metà dei soldi ricavati dalle vendite, comprava fiori e altri articoli per adorare il Gange e l'altra metà era per il suo mantenimento. Egli eseguiva il bhajana giorno e notte



A *Nimai* piacevano particolarmente le verdure di *Śrīdhara*. Ogni giorno si appropriava di un ortaggio senza pagare; a volte un lauki, a volte un fiore di banana o una banana matura, e ogni volta creava un pretesto per discutere. Śrīdhara si turbava, e prendendo la mano di Nimai diceva: "Sono un povero brahmana. Cosa posso dare in beneficenza? Inoltre lavoro per adorare il Gange." Mahaprabhu rispondeva: "E Io sono il marito di Ganga. Servendo Me, Ganga sarà soddisfatta," Suscitando in Śrīdhara risposte come: "Commetti un'offesa dicendo che sei il marito di Ganga, non hai paura di Bhagavan stesso?" Mahaprabhu ridendo gli diceva: "Un giorno dovrai accettare le mie parole". Sia l'anziano sia il ragazzo provavano un'immensa gioia in queste discussioni. Quando a Śrīvasa-angana, Śrīman Mahaprabhu manifestò il sata-prahariyabhava (l'estasi di ventuno ore), anche Śrīdhara ricevette krsnaprema, ed egli così assorto nell'estasi, gridò i nomi di Krsna, e poi svenne.

Dopo aver sconfitto il *Kazi*, *Mahaprabhu* giunse nella casa di Śrīdhara con un enorme corteo di sankirtana. Mahaprabhu bevve acqua fino a Sua piena soddisfazione dalla pentola di ferro rotta di Śrīdhara, e lo glorificò molto. Il giorno in cui Mahaprabhu rinunciò alla vita di famiglia, verso sera incontrò Śrīdhara e ricevette un lauki come dono. Lo diede a Sua madre e le chiese di preparare il laklaki, una preparazione cucinata con latte e zucchero. Quando fu pronto e offerto alla divinità, Mahaprabhu onorò quel mahaprasada con grande piacere.

# Terzo Capitolo

### Śrī Godrumadvipa o Surabhi-kunja

In quest'isola troviamo gli antichi luoghi di Gadigacha, Balicara, Mahesaganja, Tiyorakhali, Amaghatha, Syama-nagara, Virija, Devapalli, Harisapura e Suvarna-vihara. L'isola si estende tra la sponda orientale del Gange e la sponda meridionale del Sarasvati (fiume Khadiya) raggiungendo Devapalli. Nel corso del tempo la lingua locale cambiò, e il nome Godruma si trasformò in Gadigacha.



In passato un maestoso albero *banyano* si ergeva su un'altura della riva del *Gange*, dove la mucca *Surabhi* e il re degli esseri celesti, *Indra*, adorarono *Śrī Gaura*. Al tempo dei passatempi di *Krsna*, *Indra* voleva distruggere *Gokula* perché gli abitanti di *Vraja* avevano smesso di adorarlo.

Per sette giorni rovesciò torrenti di pioggia su *Vraja*, ma *Krsna* protesse *Gokula* sollevando *Śrī Govardhana*. L'orgoglio di *Indra* fu rimosso e iniziò a temere per le offese commesse. Quando venne a sapere da *Brahma* che in futuro sarebbe apparso *Śrī Gauracandra*,

portò con sé Madre *Surabhi* ed eseguì austerità sotto un albero *banyano* in questo luogo solitario di *Navadvipa*, sperando di evocare la Sua misericordia.

Trascorse molto tempo, ma infine *Gauracandra* apparve a *Indra*, e gli disse: "Capisco il tuo cuore. Presto apparirò a Śrī Navadvipa e distribuirò a tutte le entità viventi il canto del Mio Santo Nome insieme al puro amore per *Krsna* e tu Mi assisterai nei Miei passatempi." Quando il Signore scomparve, Madre *Surabhi* dimorò in una capanna sotto questo albero *banyano* e s'immerse nell'adorazione di Śrī Gauracandra. Da allora questo luogo è noto come *Godruma*. 'Go' significa mucca (*Surabhi*) e 'druma' significa albero.

Una volta, giunto il periodo della devastazione cosmica, il figlio di *Mrkanda Rsi*, *Markandeya Rsi*, si trattenne a riposare in questo luogo. Aveva raggiunto l'età di sette *kalpa* (7 x 4.320.000.000 di



anni terrestri) e durante l'annientamento alla fine del settimo *kalpa*, la Terra fu sommersa dall'acqua, non rimase un solo lembo di terra visibile. *Markandeya Rsi* galleggiava nell'acqua e finalmente, per immensa fortuna, arrivò in questo luogo di *Navadvipa*.

Vedendo il saggio sfinito e incosciente per effetto delle onde, la misericordiosa Madre *Surabhi* lo sollevò dall'acqua devastatrice e lo portò nella sua capanna. Quando riprese conoscenza, il saggio *Rsi* si stupì nel

vedere che *Navadvipa-dhàma* non era sott'acqua, e osservando le splendide foreste, boschetti pieni di alberi, uccelli e animali che abitavano il *Dhama* in un'area di trentadue chilometri, gli piacque molto. Madre *Surabhi* gli diede da bere il proprio latte nettareo, cosa che lo ringiovanì completamente. Poi gli diede istruzioni di rimanere a *Godruma* e di adorare Śrī *Gauracandra*.

"Questo *dhama* è trascendentale, è al di là della natura materiale", disse *Surabhi*. "Non può essere visto con occhi materiali. Le otto isole di *Navadvipa* sono come i petali di un loto, e *Śrīdhama Mayapura* è il pericarpo di quel loto. Qui, in una forma nascosta, tutti i luoghi santi e gli esseri celesti adorano *Śrī Gauranga Mahaprabhu*.

AdorandoLo, si raggiungerà il servizio a Śrī Radha-Krsna a Vraja con il sentimento di amore coniugale (madhura-bhava). Sebbene

tutte le perfezioni, gli otto tipi di opulenza e le forme varie di liberazione attendono di servire alla porta di questo luogo sacro, i devoti di Śrī Gaura non li desiderano e li tengono lontani Adorando Gauracandra si sarà per sempre liberi dai peccati dalle miserie, così come da tutti i tipi di attività interessate, dal desiderio di godimento dei sensi dall'ignoranza." Quindi Markandeya rimase qui, per eseguire il *bhajana*.



### Svananda-Sukhada-kunja

Verso il lato orientale di *Godruma*, sulla riva del *Sarasvati*, si trova *Svananda-sukhada-kunja*, dove *Śrīla Bhaktivinoda Thakura* costruì una capanna ed eseguì il *bhajana*. In un angolo di questo boschetto c'è il *bhajana-kuti* di *Śrīla Gaura-kisora dasa Babaji Maharaja*, il gioiello tra gli *avadhuta* e intimo amico di *Śrīla Bhaktivinoda Thakura*. Inoltre in questo luogo *Bhaktivinoda Thakura* fu posto nel *samādhi* 

In tempi moderni, Śrīla Bhaktivinoda Thakura è stato la personalità principale che ha dato luogo ad una nuova propagazione della pura devozione, egli ha scritto circa cento libri sulla bhakti e ha stabilito le glorie trascendentali di Śrī Gauranga Mahaprabhu. Nella comunità Gaudiya Vaisnava è quindi conosciuto come il settimo Gosvami. È grazie agli sforzi persistenti di questa grande personalità che la Śrī Visva-vaisnava-raja-sabha (l'assemblea universale dei Vaisnava) fu fondata a Calcutta nell'anno 398 dell'era di Caitanya (1884 d.C.). Predicò il messaggio di Mahāprabhu (gaura-vani), il nome di Mahāprabhu (gaura-nāma) e il puro servizio devozionale (suddha-bhakti) molto vigorosamente attraverso una rivista chiamata Sajjana-tosani, e pubblicò molti antichi e autorevoli testi di letteratura Vaisnava. Śrīla Bhaktisiddhanta Sarasvati era il suo caro figlio e grazie a lui, l'intento di Bhaktivinoda Thakura di diffondere la pura devozione in tutto il mondo, ebbe successo.

Una volta, nel mezzo della notte, mentre eseguiva il *bhajana* a *Godruma*, *Bhaktivinoda Thakura* vide a nord sull'altro lato del fiume, una luce trascendentale che brillava. Il giorno seguente, nello stesso luogo, vide anche *Śrī Gaura* e *Nityananda* che, immersi in quella stupefacente luce, eseguivano il *maha-sankirtana* con i loro associati. Per svelare questo mistero, attraversò il fiume *Sarasvati* e arrivò a *Śrīdhama Mayapura* dove notò parecchie piante di *Tulasi* crescere vicino a una palma. Chiedendo alla popolazione locale, apprese che lì non cresceva nient'altro se non *Tulasi* e che nasceva in

modo spontaneo abbondantemente. Nel tentativo di verificare se quello fosse il luogo preciso di nascita di  $\acute{S}r\bar{\imath}$  Gaurasundara, Bhaktivinoda Thakura studiò le vecchie mappe governative e le relazioni storiche, così come la letteratura, in particolare il  $\acute{S}r\bar{\imath}$  Caitanya-bhagavata,  $\acute{S}r\bar{\imath}$  Caitanya-caritamrta e Bhakti-ratnakara decise di visitare e chiedere parere a persone anziane, eminenti e sante.



Alla fine si recò sul luogo accompagnato dal devoto nitya-siddha Vaisnava-Sarvabhauma Śrīla Jagannatha dasa Babaji Maharaja e altre famose personalità del Bengala. Quando Śrīla Jagannatha dasa Babaji Maharaja vide il luogo, danzò con gioia, indicando così che si trattava dello Yogapitha, il luogo dell'apparizione di Śrī Gaura. Bhaktivinoda Thakura installò le divinità di Śrī Gaura-Visnupriya-Laksmipriya, il Panca-tattva e così via, e affidò la gestione dell'intero complesso a suo figlio Śrī Vimala Prasada Sarasvati. Più tardi Vimalā Prasada divenne famoso come Śrī Bhaktisiddhanta Sarasvati.

Śrīla Bhaktivinoda Thakura inaugurò molte congregazioni (namahatta) e predicò riguardo il Santo Nome e la pura devozione. Nei passatempi di Krsna a Vraja è Śrī Kamala Manjari è anche un eterno associato di Śrī Gaurasundara

### Suvarna-vihara

Suvarna-vihara si trova vicino alla stazione di Amaghata sulla linea ferroviaria Navadvipa-ghata, che va a Krsna-nagara. Nel Satya-yuga, il re Suvarna Sena visse e governò qui per molti anni. Il suo attaccamento al regno e alla gratificazione dei sensi non diminuì, fino alla vecchiaia. Una volta, per sua grande fortuna, il grande saggio Narada fece visita al suo palazzo.

Narada vide quanto il re era assorto nella gratificazione dei sensi, e ciò risvegliò la sua misericordia. In un luogo solitario il saggio istruì il re sul vero beneficio della forma di vita umana: "Mio caro Re, la tua vita è priva di successo. Percepisci ciò che è inutile come valore prezioso e ciò che è di vero valore come inutile. Ti prego di considerare la situazione in modo corretto: si tratta di oggetti materiali privi di vero valore e non essenziali per il tuo benessere, essi legano l'essere vivente al ciclo di nascite e morti ripetute. Per favore, rifletti su ciò che dico. Dopo la morte, che ne sarà delle



relazioni con tuo figlio, padre, fratelli. moglie, sudditi? amici e Esse avranno fine e il tuo corpo sarà bruciato. Rimanere attaccati a questo corpo materiale non da persone intelligenti."

"Seppur grazie ad azioni virtuose, giungerai ai pianeti celesti e godrai della felicità materiale, dovrai comunque tornare di nuovo in questo mondo, poichè tali risultati non sono permanenti. Se prendiamo in considerazione la liberazione impersonale, vedremo che è completamente negativa per l'essere vivente, in essa non vi è felicità materiale nè trascendentale, poiché tale liberazione annulla l'esistenza della *jiva*. Quindi gli esseri viventi fortunati non la desiderano"

"Per sua innata natura la *jiva* è l'eterna servitrice di *Krsna*, ma avendoLo dimenticato, vaga per varie specie di vita sempre turbata dai tre tipi di miserie, ovvero quelle causate dalla mente, dagli altri esseri, compresi quelli minuscoli o invisibili, e le catastrofi cosiddette naturali. Se per fortuna, vagando in questo mondo materiale, si raggiungerà l'associazione dei puri devoti, si vedrà la fede trascendentale (*paramarthika-sraddha*) sorgere nel cuore, e così rifugiandosi in un maestro spirituale autentico, inizierà la pratica del *krsna-bhajana*. Rifugiandosi in un maestro spirituale autentico ed eseguendo il *bhajana* in associazione dei devoti, la sua fede (*sraddha*) gradualmente matura in *nistha*, *ruci*, *asakti*, *bhava* e infine



*krsna-prema*. L'unico modo corretto per raggiungere la pura devozione è eseguire i nove tipi di servizio devozionale, come ascoltare, cantare, ricordare e pregare. Solo attraverso la *sadhana-bhakti* si può raggiungere *krsna-prema*."

"O Re, sei nato a Śrī Navadvipa-dhama e ciò indica che sei molto fortunato. Nel prossimo Kali-yuga, la fonte di tutte le incarnazioni, Krsna stesso apparirà come Śrī Gauranga accettando il sentimento e la carnagione di Śrīmati Radhika; Egli distribuirà il Santo Nome e l'amore per Dio indistintamente a tutte le persone comuni. Le persone che vivono nella dimora di Krsna (Vraja) e svolgono il sadhana-bhajana tollerando molte difficoltà, raggiungeranno la perfezione solo dopo tanto tempo; ma per coloro che vivono nella terra di Gaura e si rifugiano nel nome di Gaura, le loro offese saranno facilmente rimosse e otterranno rapidamente krsna-prema." A questo punto, Narada Muni cantò: "Gaurahari!" E danzò con amore estatico.

Quella notte, dopo la partenza di *Narada Rsi*, il re sognò *Śrī Gaurahari* e i Suoi associati che danzavano e cantavano. Poi il suo sonno s'interruppe e il re iniziò a piangere; e in quel momento una voce dal cielo disse: "O re, non essere dispiaciuto. Nei passatempi che svolgerò, diventerai il Mio associato, *Buddhimanta Khan*, e mi renderai molti servigi." *Śrī Buddhimanta Khan* assistette *Mahaprabhu* in vari modi, come evidenziato nel suo viaggio verso *Puri-dhama*. Attualmente la *Suvarna-vihara Gaudiya Matha*, fondata da *Bhaktisiddhanta Sarasvati Thakura*, è qui situata in un boschetto di manghi presso le rovine del palazzo di *Suvarna Sena*.

#### Harihara-ksetra

Harihara-ksetra è anche chiamata Maha-Varanasi, si trova sulla riva del fiume Gandaki, sul lato orientale del fiume Alakananda. Qui in un antico tempio, Śrī Hari e Śrī Hara (Visnu e Siva) si manifestano in un'unica divinità. Il migliore tra i Vaisnava, Śrī Sambhu (Siva) e vaisnavi-sakti Śrī Gauri risiedono qui eternamente

cantando il nome di *Gaura*. Risiedere in questo luogo è superiore a risiedere a *Kasi* e *Kailasa*. Quando un'entità vivente lascia il corpo qui, *Sambhu* canta il nome di *Gaura* nel suo orecchio liberandola da questo mondo materiale. Śrī Mahadeva, o Śrī Sambhu, è in realtà *Sada-Siva*, ovvero un visnu-tattva, un'espansione primaria del Signore Supremo. Non c'è differenza tra *Sada-Siva* e Visnu. Accettando parzialmente il modo dell'ignoranza, *Sada-Siva* distrugge questo mondo materiale e soddisfa i desideri delle *jive*. Egli confonde coloro che sono sfavorevoli a *Krsna*; concedendo la devozione al Signore Supremo, e a coloro che nutrono sentimenti ad esso favorevoli. *Sada-Siva* adora *Krsna* nella sua dimora a *Kasi* o *Kailasa*; e in quanto il più importante *Vaisnava*, è molto caro a Śrī *Hari* e non è differente da Lui.

Persone come *Ravana*, *Kumbhakarna*, *Meghanāda*, *Kamsa*, *Jarāsandha* e *Bhaumasura* che sono invidiose di *Śrī Hari* adorano solo *Sankara*, perciò tali persone sono chiamate demoni e vengono annientati da *Śrī Hari*.

Il Bhagavatam descrive le circostanze di come Pundarika Vasudeva



e il suo amico, il re di *Kasi*, si opposero a *Śrī Krsna* e il risultato fu che *Krsna* uccise il codardo *Pundarika Vasudeva* tagliandogli la testa e gettandola sulla soglia della sua residenza a *Kasi*. Suo figlio si apprestava ad attaccare *Krsna*, ma prima che potesse farlo, *Krsna* bruciò la città di *Kasi* con il calore sprigionato dal suo *Sudarsana cakra*. *Sankara* lasciò *Kasi* seguito dai suoi associati e si rifugiò ad *Harihara-ksetra*.

La vera natura del Signore Siva è molto misteriosa. Quando Śrī Ramacandra installò la divinità di Siva chiamata Ramesvara, tutti i presenti intesero il suo significato di 'ramasya isvarah', ovvero 'Siva è il signore (isvara) di Rama'. Gli esseri celesti si opposero a questa comprensione e con le parole, 'ramasca asau isvarah', ne diedero un altro significato: "Rama e Sankara sono entrambi il Signore (Isvara)." Queste spiegazioni fecero soffrire Sankara, che parlò personalmente attraverso la siva-linga: "Nessuna spiegazione è corretta, la composizione grammaticale originale è: 'ramah yasya isvarah sa ramesvarah', e il vero significato di Ramesvara è: 'Ramesvara è colui che adora il Signore Rama.' Perciò, Śrī Krsna è l'unico Signore di tutti i Signori, e Sankara il Suo prezioso e intimo servitore.



Nello Śrīmad-Bhagavatam si narra la storia del matrimonio di Usa, in cui viene descritta la lotta tra Banasura e Śrī Krsna. In tale circostanza, Sankara si schierò con Banasura, e dopo che fu sconfitto da Krsna, Sankara Lo pregò di risparmiare la vita di Banasura. Krsna acconsentì, ma tagliò tutte le mille braccia di Banasura tranne quattro di esse, per cui lo rese un associato di Sankara. I Vaisnava riconoscono il Signore Sankara come caro al Signore Supremo e maestro spirituale dei Vaisnava, quindi lo rispettano e lo onorano. Sankara è ksetrapala, il protettore di tutte le sante dimore di *Bhagavan*. A Vrindavana, dove accetta il sentimento di una gopi, è famoso come Śrī Gopisvara. Egli conferisce krsna-prema alle entità viventi qualificate, e quindi dà loro l'accesso a Vrindavana. Il Bhagavatam accetta anche Sankara come il migliore tra i Vaisnava, 'vaisnavanam yatha sambhuh'. Anche se il Signore gli affida compiti spiacevoli, Sankara è sempre attento a eseguirli.

Quando venne frullato l'oceano di latte, *Sankara*, comprendendo il desiderio di *Visnu*, bevve il veleno che ne scaturì e protesse così l'universo. *Sankara* comprese che il desiderio del suo Signore e Maestro, *Śrī Krsna*, di apparire come *Śrī Sankaracarya* per propagare l'impersonalismo, come noto non è in armonia con i principi insegnati nei *Veda*, allo scopo di sottomettere i *buddhisti* atei e sminuire il *karma-kanda* impersonale. Vi è una divisione dei *Veda* che si occupa delle attività interessate per nascondere la pura devozione e la conoscenza della realtà essenziale della Personalità Suprema. Onorando sempre il desiderio di *Bhagavan*, *Sankara* Lo serve esaudendo i desideri più profondi del Signore.

### Devapalli (Nrsimhapalli)

Devapalli, situata nella parte sud-est di Navadvipa-dhama, è famosa sin dal Satya-yuga. Il Signore Nrsimhadeva riposò qui dopo aver annientato Hiranyakasipu, il quale aveva perseguitato il devoto Prahlada. Questo luogo è situato sull'antico alveo del fiume

Mandakini, sulla cui sponda vari deva da Brahma, a Indradeva, da Suryadeva, a Ganesa e Visvakarma costruirono le loro residenze su diverse collinette, per poter qui adorare costantemente Śrī Nrsimhadeva. Nel corso del tempo, il flusso di Mandakini cambiò; le dimore dei deva si trasformarono in collinette e il tempio svanì. Mentre eseguivano il sankirtana, Mahaprabhu e i Suoi associati vennero in questo luogo, che è considerato il confine di Navadvipadhama. La sera tornarono a Śrīdhama Mayapura, passando da Harihara-ksetra, Brahmana-puskarini, Suvarna-vihara e altri siti. Le foreste e i giardini erano pieni di fiumi, ruscelli, boschetti di mango, piccoli villaggi e vari uccelli e animali come cervi, mucche blu e cuculi. Assorti nell'estasi Śrī Gaura e Nityananda Prabhu cantavano e danzavano sulla via del ritorno a Mayapura e con loro Advaita Acarya, Gadadhara, Mukunda, Śrīvasa Pandita e altri associati. Le persone di ogni villaggio li accoglievano e partecipavano al canto e

alla danza

Śrīman Mahaprabhu era assorto nel ricordo dei passatempi di Krsna che ritornava a casa dalla foresta, e dove conduceva al pascolo le mucche; aveva il flauto splendidamente accostato alle Sue labbra; una stoffa gialla decorava il Suo corpo dal colore scuro simile una nuvola monsonica al cui interno brilla un fulmine; e una ghirlanda di cinque tipi di (vajayanti-mala), fiori che si estende quasi fino



ai Suoi piedi. I pastorelli cantavano le glorie di *Kanhaiya*, e milioni di mucche Lo circondavano muggendo. Scambiando *Krsna* per una nuvola carica di pioggia e il suono del suo flauto per il tuono, i pavoni s'inebriarono, e aprendo le piume della coda iniziarono a danzare.

Il canto dei cucù risuonava come se stessero accogliendo *Krsna*. Le *gopi*, appostate nei boschetti su entrambi i lati del sentiero, sui tetti degli edifici e dietro le finestre a grata dei quartieri residenziali, adoravano *Syamasundara* con sguardi furtivi. All'improvviso una vecchia signora disse alla giovane nuora appena sposata: "Non uscire di casa, altrimenti un serpente nero (*Krsna*) ti morderà e non ti libererai da questo veleno per il resto della tua vita. La semplice *gopi* rispose: "Perché non lo proibisci anche a tua figlia, e perché tu stessa stai andando a vederLo? Io certamente andrò."

Mahaprabhu era molto assorto nei sentimenti di Radhika che contempla Syamasundara Krsna tornare dai pascoli; con grande difficoltà gli associati di Mahaprabhu cercavano di riportarlo alla coscienza di sè e quando vi riuscivano, Egli scoppiava in lacrime. Gadādhara Pandita per tranquillizzarLo, cantava questo Verso del Bhagavatam (10.21.5) con una voce dolce e melodica:

barhapidam nata-vara-vapuh karnayoh karnikaram bibhrad vasah kanaka-kapisam vaijayantim ca malam randhran venor adhara-sudhayapurayan gopa-vrndair vrndaranyam sva-pada-ramanam pravisad gita-kirtih

"Syamasundara si sta addentrando nella foresta di Vrindavana accompagnato dai Suoi amici pastorelli. Sul Suo turbante spicca una piuma di pavone e sulle Sue orecchie trova posto un fiore karnikara; sul Suo corpo, una stoffa gialla brilla come l'oro; e il collo è cinto da un'incantevole e lunga ghirlanda di fiori di foresta che rapisce il cuore. Egli è vestito come un esperto danzatore su un palcoscenico, e il nettare delle Sue labbra scorre attraverso i fori del Suo flauto. Cantando le Sue glorie, i pastorelli Lo seguono. La terra più

affascinante dei pianeti spirituali, *Vrindavana-dhama*, segnata dalle impronte dei piedi di loto di *Śrī Krsna* che recano naturalmente impressi i simboli quali la conchiglia, il disco, è diventata ancora più bella." E *Mukunda Ghosa* recitò questo Verso (*Padyavali* 46):

# phullendivara-kantim indu-vadanam barhavatamsa-priyam sri-vatsankam udara-kaustubha-dharam pitambaram sundaram gopénam nayanotpalarcita-tanum go-gopa-sanghavrtam govindam kala-venu-vadana-param divyanga-bhusam bhaje

"Adoro *Govinda*, la cui carnagione ha il colore di un fiore di loto blu. Il Suo viso di loto è come la Luna, e sulla Sua corona spicca una piuma di pavone. Il Suo petto reca il simbolo dello *Śrīvatsa* ed è ornato con la gemma *Kaustubha*. Indossa bellissime vesti gialle e la Sua meravigliosa figura è adorata dalle occhiate furtive delle *gopi*. I Suoi compagni sono moltitudini di mucche e pastorelli. *Krsna* suona dolci melodie con il flauto e il Suo corpo è decorato con ornamenti scintillanti"

Ascoltando questi Versi, tutti s'immersero nell'estasi. Nityananda Prabhu e i Suoi sakha accompagnarono Mahaprabhu che poi si assorbì nei sentimenti di Kanhaiya. Si diressero tutti alla casa di Saci-mata, che eseguì l'arati ai devoti. Prendendo Gaura e Nityananda sulle sue ginocchia, asciugò la polvere dai Loro corpi con il bordo del suo sari. Śrī Nrsimha riposò in questo luogo dopo aver ucciso Hiranyakasipu, il padre del Suo grande devoto Prahlada. Hiranyakasipu era contrario al Signore Supremo e ai Suoi devoti. Egli proibì a suo figlio Prahlada di cantare il nome del Signore, ma Prahlada Maharaja non lo ascoltò mai. Hiranyakasipu escogitò molti sistemi per uccidere suo figlio. Lo gettò nel fuoco, lo scagliò nell'oceano, gli diede del veleno e lo pose in una buca di serpenti. Dato che nessuno di questi piani ebbe successo, mandò di nuovo Prahlada a studiare con Sanda e Amarka, i figli di Sukracarya il maestro spirituale di Hiranyakasipu.

Un giorno, mentre i suoi insegnanti erano assenti, *Prahlada* iniziò a istruire i suoi compagni di scuola, i quali erano tutti figli di materialisti invidiosi del Signore. "Noi non sappiamo quando verrà la morte", disse loro. "In accordo al proprio *karma*, alcune persone muoiono nell'infanzia, alcune in gioventù, altre nell'età adulta e altre nella vecchiaia; pertanto è necessario adorare il Signore Supremo fin dall'infanzia. Proprio come si soffre la miseria senza averla ricercarta, si sperimenterà anche la felicità, che giunge anch'essa di sua spontanea volontà in conseguenza delle precedenti azioni. Pertanto, il solo e supremo dovere di chi ha acquisito la forma umana è adorare il Signore Supremo."

"Colui che trascorre questa preziosa vita nell'inseguire il piacere dei sensi, è simile ad un animale e deve lasciare ciò che ha raccolto come risultato delle sue attività, incluso il corpo. Tali circostanze non possono dare felicità e pace all'entità vivente, che è l'eterna servitrice del Signore. Siamo caduti in questa condizione miserabile perché ci siamo allontanati dal Signore. Solo adorando *Bhagavan* la *jiva* può essere eternamente felice. Il dovere eterno degli esseri viventi è cantare il Santo Nome, ascoltare le narrazioni sul Signore e ricordare questi passatempi immergendosi nei dolci sentimenti spirituali di cui sono intrisi." Le pure parole di *Prahlada Maharaja* ebbero un forte effetto sui ragazzi e tutti cantarono a squarciagola il nome di *Hari* 

Hiranyakasipu venne a sapere che Prahlada dal suo punto di vista, stava rovinando gli altri bambini, incitandoli a unirsi a lui nel canto del Santo Nome; perciò lo chiamò nel suo palazzo. Con gli occhi e il viso rossi di rabbia egli saltò verso Prahlada con un bastone in mano mentre gridava: "Adesso vediamo chi ti proteggerà! Dov'è Lui? "Senza paura Prahlada rispose: "Non è solo il Mio protettore, ma anche il tuo; Lui è il protettore dell'intero universo. È onnipresente; non c'è luogo dove Egli non sia presente. Io Lo vedo ovunque." Hiranyakasipu urlò: "Oh, bugiardo! E' anche in questa colonna?"

Con un pugno Hiranyakasipu frantumò la colonna e dal suo interno risuonarono terribili ruggiti e forti scoppi di risa; Hiranyakasipu rabbrividì mentre si ergeva il temibile Nrsimha Bhagavan, con il corpo di un essere umano e la testa di un leone. Si preparò a combattere con  $Śr\bar{\imath}$  Nrsimha, ma il Signore lo mise sulle cosce e lo uccise. Non lo uccise durante il giorno o durante la notte, ma al crepuscolo; non era né dentro casa né fuori, ma sulla soglia; non fu in nessun mese comune, ma nel mese di Purusottama, il mese bisestile; non lo uccise con le armi, ma con le Sue unghie.

Hiranyakasipu aveva ricevuto la benedizione da Brahma per cui non



poteva morire né in terra nè nel cielo, così Śrī Nrsimha lo prese e lo mise sulle Sue ginocchia. Aveva anche ricevuto la benedizione di non morire né durante il giorno né di notte, quindi fu ucciso al crepuscolo, che è il punto d'incontro tra il giorno la notte Hiranyakasipu aveva anche ricevuto altre benedizioni da Brahma e per far fede ad esse, Śrī Nrsimhadeva adottò necessari accorgimenti.

Gli esseri celesti, presenti per assistere all'evento, cominciarono a offrire glorificazioni al Signore, che ripetutamente chiedeva

a Prahlada una qualunque benedizione. Prahlada tuttavia, non fece

richieste. Alla fine, disse: "Fa che sia io a soffrire delle miserie di tutte le entità viventi dell'universo. Quindi, quando saranno liberi da tutti i loro peccati, per favore permetti loro di impegnarsi nel Tuo servizio." Il Signore Supremo fu estremamente compiaciuto da questa preghiera di *Prahlada Maharaja*, in tal senso egli è il devoto ideale. Semplicemente ricordandosi di Lui e della Sua forma colma di amorevole attitudine spirituale, si rimuovono tutte le miserie mondane e si raggiunge la devozione.

Śrī Nrsimhadeva è molto adorato a Nrsimhapalli. A Vraja la gente mostra onore a Giriraja-Govardhana con la speranza di poter soddisfare i loro desideri o rimuovere ogni infelicità; e a Gaudamandala rispettano Nrsimhadeva con lo stesso intento. La gente per avere il suo darsana affronta anche lunghi viaggi.

# Quarto Capitolo

### Śrī Madhyadvipa

Madhyadvipa si trova a sud-ovest di Godruma e comprende Majidagrama, Vamana-pada, Simulagachi, Brahma-nagara e altri siti. Con il graduale cambiamento della lingua, il nome Madhyadvipa divenne Majidagrama. I luoghi più rilevanti da visitare qui sono: Saptarsi-bhajana-sthala (Saptarsi-tila), Naimisaranya, Puskaratirtha, Uccahatta, Pancaveni e Hamsavahana Siva.

### Saptarsi-bhajana-sthala

(Il luogo di adorazione dei sette saggi)

In Satya-yuga, i sette grandi saggi (saptarsi), cioè Marici, Atri, Angira, Pulaha, Kratu, Pulastha e Vasistha, andarono dal progenitore Brahma per parlare di Sri Gaurahari, che sarebbe apparso nel prossimo Kali-yuga. Parlarono del suo metodo di bhajana e di come distribuiva a tutti, anche ai mangiatori di cani, il prema che raramente raggiungono persino gli esseri celesti. Quando chiesero a Brahma di dire loro qualcosa sulla natura di questo prema, Brahma si rallegrò e ordinò ai saggi di recarsi a Śrī Navadvipa-dhama. Lì cantarono i nomi di Śrī Gaurahari e ricordarono i Suoi passatempi. Brahma confermò che grazie a questo processo, il dhama stesso avrebbe risvegliato gaura-prema nei loro cuori. Coloro che hanno amore e affetto per Navadvipa-dhama, dove le offese non sono considerate, ottiene facilmente la residenza a Vraja.

Quando i saggi udirono le glorie di Śrī Navadvipa, costruirono presso Madhyadvipa i loro bhajana-kuti. Pregando per la misericordia di Gaurasundara, vissero qui, cantando a gran voce e glorificando il nome, la forma, le qualità e i passatempi di Śrī Gaurasundara. Rinunciarono a mangiare, bere, dormire e ogni altro tipo di godimento dei sensi. Un giorno, a mezzodì, mentre cantavano il nome di Gaura, lo straordinario Śrī Gaurasundara

seguito dai Suoi associati apparve ai saggi i quali glorificarono e si arresero completamente a Lui, risplendente dei sentimenti e della lucentezza di Śrī Radha. Gaurasundara ordinò ai saggi di abbandonare tutti i desideri che sono insiti nelle pratiche di jnana, karma, tapasya e yoga, e coltivare solo il desiderio di servire Krishna, dedicandosi esclusivamente al canto del Suo Santo Nome. "Tra qualche tempo," disse, "Io, insieme a tutti i Miei associati, manifesterò i passatempi a Śrī Navadvipa-dhama, e voi potrete testimoniarli."

Dopo che *Gaurasundara* scomparve dalla loro vista, i sette saggi rimasero qui a *Saptarsi-bhajana-sthala* impegnandosi con fervore nell'adorazione di *Śrī Gaura*. Durante i passatempi di *Śrīman Mahaprabhu*, e i Suoi associati venivano qui a compiere il *kirtana*.

### Naimisaranya

Il fiume sacro *Gomati*, scorre a sud di *Saptarsi-tila*. I boschetti che si affacciano sul *Gomati* si chiamano *Naimisaranya*. Qui 88.000 saggi ascoltarono dalla bocca di *Śrī Suta Gosvami* le narrazioni su *Śrī Gaurasundara*. A quel tempo, *Pancanana Mahadeva* (*Siva*) lasciò il suo toro (*Vahana*) e cavalcò un *cigno* (*Hamsa*) per ascoltare i passatempi di *Śrī Gaura*, accompagnato dai Suoi associati.

### Brahmana-puskara (Puskara-tirtha)

l nome attuale di *Brahmana-puskara* è *Vamana-pokhara* o *Vamana-pura*. In *Satya-yuga*, un *brahmana* di nome *Jivana dasa* mentre visitava tutti i luoghi santi visitò questo sito e vi si stabilì. Egli ardentemente desiderava fare il bagno a *Puskara-tirtha* e ciò lo rendeva irrequieto. Una notte mentre dormiva, sentì una voce divina nel sogno: "Rimani qui per un pò di tempo a cantare il Santo Nome del Signore e il tuo desiderio si realizzerà." Costruì una capanna e fece il *bhajana* fino alla fine della sua vita. Nella sua vecchiaia, *Tirtharaja Puskara* gli apparve misericordiosamente nella forma di



un bellissimo laghetto e lo invitò a bagnarsi nelle sue acque, perciò il brahmana fu benedetto da questa visione divina in cui incontrò direttamente la personificazione di *Tirtharaja Puskara. Puskara-raja* misericordiosamente gli rivelò: "O brahmana, qualunque beneficio una persona raggiunga facendo cento bagni in tutti gli altri luoghi santi, lo raggiunge risiedendo a Navadvipa-dhama per una sola notte. Perciò anch'io risiederò qui eternamente insieme a tutti i luoghi santi della Terra. Nell'imminente Kali-yuga, Śrī Gaurahari si manifesterà a Navadvipa-dhama e distribuirà krsna-prema attraverso il canto dei Santi Nomi di Krsna. Nascerai in quell'occasione e avrai la fortuna di vedere i Suoi passatempi."

#### Uccahatta

Uccahatta, anche chiamato Hata-danga-grama, è Kuruksetra. Questa località è racchiusa nel Brahmavarta (un tratto di terra tra i fiumi Yamuna e Ganga). Da una parte scorre il fiume Sarasvati e dall'altra parte, il Drsadvati. Mahaprabhu con tutti i Suoi associati, passò da Brahmana-puskara e raggiunse questo luogo nel corso di un kirtana sostenuto da quattordici mrdanga. Tutti gli esseri celesti accorsero cantando all'unisono e ad alta voce il nome di Gaura

narrando i Suoi passatempi. Quindi questo luogo si chiama *Uccahatta*. *Ucca* significa 'a voce alta' e *hatta* significa 'raccogliere'. È anche conosciuto come *Hata-danga*, che significa 'il luogo dove si radunano gli esseri celesti'. Se si risiede a *Navadvipa Uccahatta*, che non è differente da *Kuruksetra*, e si compie qui il *bhajana*, si raggiungerà rapidamente la misericordia di *Śrī Gaurasundara*.

### Pancaveni

Pancaveni si trova vicino a Uccahatta. È la confluenza del Bhagavati-Ganga e del Mandakini, Alakananda e Sarasvati (quest'ultimo è celato alla vista). Sul lato occidentale, il Gange incontra Bhogavati e Manasa-ganga. Questo luogo è il glorioso Maha-Prayaga. Brahma compì milioni di sacrifici sulle due rive di Gaia. Se un'entità vivente muore qui, nell'acqua, sulla terra o nel cielo, raggiunge senza fatica Śrī Goloka-dhama.

Tutti i fiumi convergono qui per prestare servizio a Śrī Gaura. Questa è la conclusione di *Vedavyasa* e di altri saggi onniscienti. Non c'è nessun altro luogo santo nei quattordici sistemi planetari che uguagli *Pancaveni*. I sacri passatempi di Śrīman Mahaprabhu si manifestano facilmente nei cuori di coloro che Lo ricordano con



reverenza mentre fanno il bagno 0 eseguono l'ācamana qui. La devozione amorevole per i piedi di loto di Śrī Radha-Krsna si manifesta nei loro cuori.

## Quinto Capitolo

## Śrī Koladvipa

Koladvipa include: Ganga-prasada, Samudragadha, Campaka-hatta, Gadakhalikacara, Kolamada, Paramediya, Gadakhalira, Tegharipada e Tegharikola. Comprende anche l'attuale città di Navadvipa, che si chiama Aparadha-bhanjana-pata, o Kuliya. Śrīla Bhaktivinoda Thakura scrive nel suo articolo informativo su Kuliya-dhama, pubblicato sulla rivista Sajjana-tosani, che su questa terra, Śrī Kuliya-pahada dell'area di Navadvipa, non ha eguali. Sulla sponda occidentale del Gange, vicino alla confluenza del Pancaveni (che si trova su entrambe le sponde orientale e occidentale) giace l'altura chiamata Śrī Kuliya-pahada. Śrī Koladeva, che è un nome di Varahadeva (l'avatara cinghiale), apparve a Koladvipa.

Un tempo, in Satya-yuga, un brahmana di nome Vasudeva viveva a Koladvipa dove adorava Varahadeva. Śrī Varaha era così compiaciuto dell'adorazione del brahmana che apparve davanti a lui, prima come Varahadeva (Koladeva) e poi nella forma di Nrsimha. Vedendo questa forma di Nrsimha, che protesse il devoto Prahlada annientando Hiranyakasipu, il fortunato brahmana fu preso da estasi e iniziò a glorificare il Signore. Compiaciuto, il Signore assunse di nuovo la Sua gigantesca forma di Koladeva e pronunciò le seguenti parole: "Navadvipa-dhama, che è Gupta Vrindavana, o la Vrindavana nascosta, mi è molto cara. Nessun altro dhama nei tre mondi può essere paragonato ad esso e tutti gli altri dhama sulla Terra sono presenti eternamente a Navadvipa nel loro pieno splendore. Vivere qui concede facilmente il risultato di risiedere in tutti gli altri luoghi santi. Nel Kali-yuga il Signore Śrī Krsna, avendo accettato il sentimento e la carnagione di Śrīmati Radhika, apparirà come Śrī Gauranga a Śrī Navadvipa-dhama. Durante lo svolgimento di vari passatempi con i Suoi associati, Egli propagherà il canto del Santo Nome distribuendo così l'amore per Dio alla gente comune, in quel momento nascerai e riceverai la fortuna di vedere quei Per passatempi. mantieni questo segreto." Con queste parole,  $\hat{S}r\bar{\imath}$ Koladeva scomparve e Śrī Vasudeva Vipra continuò la sua adorazione del Signore. Koladvipa non è Śrī differente da Govardhana, Bahulayana trova nella si parte settentrionale di Koladvipa e il luogo della Śrīdhama rasa-lila di Vrindavana si trova nella parte meridionale.



Koladvipa è anche chiamata Aparadha-bhanjana Kuliya, o 'Kuliya', il luogo in cui le offese vengono annullate". Dopo aver accettato il sannyasa, Mahaprabhu si trasferì a Puri-dhama. Viaggiò per qualche tempo nel sud dell'India e poi tornò a Puri. In seguito intraprese un nuovo viaggio, questa volta per avere il darsana di Vrindavana. Migliaia di persone lo accompagnarono mentre attraversava luoghi come Panihati, Kumarahatta e Kancanapalli, fino a quando finalmente arrivò a Vidya-vacaspati a Vidyanagara. La folla era così numerosa che per sette giorni Mahaprabhu rimase nella casa di Madhava dasa a Kuliya. Mentre era qui, incontrò Gopala Capala, un residente di Kuliya, noto offensore sia dei Vaisnava che del Santo Nome e lo liberò; e lo stesso fece per Devananda Pandita, anche lui dedito ad offendere i Vaisnava

Gopala Cakravarti era un esattore governativo delle tasse e lavorava in collaborazione con Śrī Hiranya e Govardhana Majumdara, noti residenti di Saptagrama. Era molto erudito e molto bello. Un giorno il sacerdote reale, Balarāma Pandita, andò con Śrīla Haridāsa Thakura alla corte reale di Śrī Hiranya e Govardhana. Śrīla Haridasa Thakura procedette a glorificare il Santo Nome dicendo: "Che dire di pronunciare un puro nome, l'espressione di una semplice parvenza del Santo Nome pronunciato per indicare qualcos'altro (sanketa), scherzosamente (parihasa), irrispettosamente (avahela), con derisione (stobha-avajna) o con disattenzione (upeksa), può facilmente concedere la liberazione. Il puro canto del Santo Nome (krsna-prema), ci eleva a Vaikuntha o a Śrī Goloka-dhama che è al di sopra di essa." Le affermazioni di Haridasa Thakura irritarono molto Gopala, che sprezzante lo insultò: "La liberazione si raggiunge solo con jnana; non può giungere grazie all'harinama. Se è vero che si può ottenere la liberazione cantando il Santo Nome, che il mio naso possa marcire e cadere, altrimenti, se la dichiarazione di *Haridasa* è sbagliata, sarà il suo naso a cadere." Un tumulto scosse l'assemblea, Balarāma Pandita disse: "Hai offeso irresponsabilmente l'elevato Vaisnava Haridasa Thakura. Non ci sarà mai alcun buon auspicio per te, con il tuo comportamento sei stato artefice del tuo sfortunato avvenire."

Dopo questo fatto Govardhana dasa licenziò Gopala Cakravarti dal suo servizio. Sebbene il maha-bhagavata Haridasa Thakura, che è la personificazione del perdono e della tolleranza, non considerò seriamente l'offesa di Gopala, il quale, tre giorni dopo l'incidente fu afflitto dalla lebbra. Il suo bel naso, le dita delle mani e dei piedi marcirono. Dopo molti giorni Mahaprabhu passò da Kuliya-grama e Gopala Cakravarti andò a vederLo. Piangendo, si arrese a Mahāprabhu, l'emblema della misericordia, e implorò il perdono per la vaisnava-aparadha. Caitanya Mahaprabhu perdonò questa offesa nama-aparadhi brahmana e gli ordinò di cantare continuamente il Santo Nome. Gopala Cakravarti seguì l'ordine e la lebbra presto

scomparve e tornò bello come prima. Ora era un devoto di *Bhagavan*, molto fedele al Santo Nome e un servitore dei *Vaisnava*.

Un altro abitante di *Navadvipa* chiamato *Gopala Capala* era un indegno *brahmana*. Divenne così invidioso di *Śrīvasa Pandita* che non poteva tollerare il *sankirtana* che tutte le sere si svolgeva a casa di *Śrīvasa*, e cercò di disturbarlo in modi diversi. Di notte mise alla porta di *Śrīvasa* oggetti d'uso nell'adorazione della dea *Durga*, come una pentola di vino e il rosso vermiglio, per provare che *Śrīvasa* stava solo fingendo di essere un *Vaisnava*. *Śrīvasa Pandita* li fece rimuovere e purificò il luogo spargendo sterco di mucca. A causa di questa grande offesa, *Gopala Capala* fu afflitto da lebbra. Quando, dopo aver accettato il *sannyasa*, *Śrīman Mahaprabhu* venne a *Kuliya*, *Gopala Capala* lo raggiunse e cadendo ai Suoi piedi, cominciò a piangere. *Mahāprabhu* gli disse di chiedere perdono a *Śrīvasa Pandita*. Cadde piangendo ai piedi di *Srivasa* e, grazie alla misericordia di *Mahaprabhu*, tornò in salute.

A quel tempo a Navadvipa, Devananda Pandita era considerato un grande insegnante dello Śrīmad-Bhagavatam e istruiva molti studenti nella sua casa a Kuliya-nagara, sulla riva occidentale del Gange. Una volta, il maha-bhagavata Śrīvasa Pandita passando vicino alla casa di Devananda Pandita sentì recitare il Bhagavatam, entrò e si sedette per ascoltare, Devananda stava descrivendo i passatempi di Krsna, perciò Śrīvasa Pandita non riuscì a mantenere la calma, pianse copiosamente e si rotolò a terra. Gli studenti di Devananda Pandita, che non conoscevano bhava-bhakti, non potevano capire gli asta-sattvika bhava di Śrīvasa Pandita così considerandolo un disturbo per i loro studi, lo cacciarono fuori di casa. Devananda rimase in silenzio e non fece nulla per fermarli. Quando la notizia di questo incidente giunse a Śrī Caitanya Mahaprabhu, molto contrariato disse: "Devananda non comprende una singola lettera del Bhagavatam, il Bhagavata Purana è Śrī Krsna stesso ed è completamente trascendentale, quindi cosa può insegnare? Il Bhagavatam non può nemmeno rimanere vicino a lui. È un offensore sia dei Vaisnava sia del Bhagavatam."

Qualche tempo dopo, *Devananda* incontrò *Śrī Pundarika Vidyanidhi*, uno degli associati di *Mahaprabhu*. *Vidyanidhi* gli concesse misericordiosamente istruzioni chiare sulla conoscenza filosofica riguardante i devoti, il *Bhagavatam* e il Signore Supremo. Rivelò a *Devananda Pandita* molte verità confidenziali su *Śrīman Mahaprabhu* e *Śrīvasa Pandita*. Ricordando l'accaduto e il suo precedente comportamento, *Devananda* fu preda di rimorsi. Quando *Śrī Caitanya Mahaprabhu* giunse a *Kuliya* dopo aver accettato il *sannyasa*, *Devananda Pandita* giunse davanti a Lui e, con grande umiltà, chiese ripetutamente perdono per la sua offesa. *Mahaprabhu* gli disse di chiedere perdono direttamente a *Śrīvasa Pandita*. *Devananda* si avvicinò a *Śrīvasa*, un'incarnazione di *Naradaji*, la personificazione della misericordia, ed egli perdonò tutte le sue



offese e chiese a *Mahaprabhu* di essere misericordioso con *Devananda Pandita*. Così accadde, e *Devananda* acquisì le qualifiche per raggiungere l'amore per Dio.

Quando l'insegnante *Nimai*Pandita viveva a

Navadvipa-dhāma, i

professori e gli studenti di

spicco gli si opposero

tentando di ridicolizzare il

suo stato d'animo

devozionale. A beneficio di

tali persone ignoranti e prive

di bhakti, Nimai lasciò

Navadvipa e accettò il sannyasa. Ora, comprendendo la Sua gloria, gli insegnanti e gli studenti si pentirono. Quando Nimai Pandita, ora Śrī Krsna Caitanya Mahaprabhu ritornò a Kuliya-nagara, tutti andarono a casa di Madhava Dasa per vederLo, ed essi piangendo implorarono il perdono ai Suoi piedi, così il sommo misericordioso Mahaprabhu li perdonò e da quel momento, divennero tutti devoti. Poiché questi passatempi hanno qui avuto luogo, Kuliya-grama è nota come Aparadha-bhanjana-pata, 'il luogo in cui le offese vengono annullate'.

#### Praudhamaya

Antardvipa, sud di Mayapura, è il luogo di Vrddha-Siva e Praudhamaya, i protettori del dhama. Essi risiedono qui eternamente. si di confondere occupano coloro che si oppongono al Signore e di impegnare nel

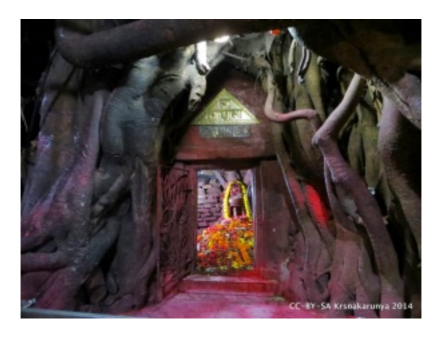


servizio a Śrī Gaura, coloro che sono favorevolmente disposti verso di Lui. Sebbene risiedano ad Antardvipa in eterno, quando la gran parte di Mayapura fu sommersa dal Gange, Praudhamaya fu adorata dai devoti di Kuliya-pahadapura. Oggi la gente chiama questo luogo 'Praudha Ma Tala'.

Quando Śrī Krsna nacque dal grembo di Madre Yasoda, apparve anche Yogamaya, come Sua sorella gemella. Yogamaya è una potenza spirituale interna (para-sakti) del Signore Supremo, che Lo serve in varie forme. A Nanda-bhavana o a Vraja, lei, come Yogamaya, disorienta Madre Yasoda e le fa credere che Krsna è solamente il suo bambino. Assorta nel sentimento di madre, Yasoda lega Krsna al mortaio per correggerLo, lo castiga e lo nutre,

occupandosi del Suo benessere. Tutti i passatempi di *Krsna* sono resi possibili grazie all'opera di questa potenza del Signore chiamata *Yogamaya*. Per esempio a *Mathura*, per confondere e punire *Kamsa* e altri demoni, Lei si manifesta come *Mahamaya*.

Le varie forme di *Mahamaya*, quali *Durga, Kali, Bhadra, Vindhyavasini, Kamakhya* e *Candi*, confondono i materialisti attraverso la ricchezza, i figli, la famiglia e così via. In quanto *Paurnamasi Yogamaya*, lei conferisce il potere trascendentale (*citsakti*) agli esseri viventi e concede loro l'accesso al servizio dell'eternamente giovane coppia divina, Śrī Radha-Krsna.



Yogamaya blocca preventivamente le dimore del Signore in modo che le persone a Lui contrarie non vi possano entrare. E con le corde di *Mahamaya* mantiene coloro che son dediti all'attività interessata (karmi), speculatori, impersonalisti e altri, privandoli del darsana del dhama.

#### Śrī Jagannatha dasa Babaji Maharaja bhajana-kuti e samadhi

Śrī Jagannatha dasa Babaji Maharaja era solito risiedere e compiere il bhajana a Suryakunda presso Vraja-mandala, ma negli ultimi anni della sua vita si trasferì a Śrī Navadvipa-Dhama. Era sua abitudine cantare a gran voce il maha-mantra. Egli è stato riconosciuto come il più importante studioso del suo tempo, e anche come il più esperto nel gustare i nettari trascendentali (rasika) e il più venerato Vaisnava a Gauda-mandala, Vraja-mandala e Ksetra-mandala, perciò è diventato noto come Vaisnava-sarvabhauma, il Vaisnava più elevato. Su richiesta di Śrī Bhaktivinoda Thakura questa grande personalità ha aiutato a determinare Śrīdhama Mayapura come il luogo di nascita di Śrī Gaura. Su sua indicazione fu costruito un grande tempio a Mayapura nel luogo di nascita di Śrī Gaura, dove le divinità di Śrī Gaura-Visnupriya-Laksmipriya e il Panca-tattva sono attualmente adorate.

Nell'anno *bengali* 1302 (1891 d.C.), due anni dopo la precisa localizzazione di *Mayapura-dhama* fu localizzata, *Śrī Jagannatha dasa Babaji Maharaja* entrò nei passatempi non manifesti. Era apparso in un borgo di *Tangaila* nel distretto *Mayamana-sila*,



Bengala orientale (Bangladesh) ed è rimasto in questo mondo materiale per circa 144 anni. Si dice che in un atto di grande misericordia profuse tutta la sua forza spirituale e la sua conoscenza delle Scritture, che culmina nella prema-bhakti, nel cuore di Śrīla Bhaktivinoda Thakura.

Una volta alcuni discepoli di Jagannatha dasa Babaji Maharaja si lamentarono con Bhaktivinoda Thakura: "Abbiamo abbandonato la nostra casa

per giungere a conoscere il bhajana di Babaji Maharaja, ed egli

invece c'insegna a servire *Bhagavan* coltivando fiori e verdure. Egli non ci istruisce su come meditare sui passatempi quotidiani di *Śrī Krsna* (asta-kaliya lila), per favore, chiedigli di insegnarci tutti gli aspetti del bhajana."

Bhaktivinoda Thakura rispose: "Coltivare tulasi, fiori, frutta e verdura per il servizio della divinità purifica le entità viventi afflitte da offese che generano nel cuore desideri contrapposti alla bhakti (anartha); altrimenti non è possibile cantare il puro nome trascendentale. Se persone non qualificate meditano su questi passatempi confidenziali, le loro anartha aumenteranno sostanzialmente, e non saranno in grado di eseguire il bhajana.

Gradualmente beneficeremo dell'esecuzione del nostro *sadhana* seguendo le istruzioni di *Śrīla Babaji Maharaja*.



Śrīla Jagannatha dasa Babaji Maharaja un giorno ordinò ai suoi discepoli di comprare *rasagulla* e altri dolciumi, offrirli alla Divinità e dare il *prasada* alle mucche e ai cani del *dhama*.

I suoi discepoli, tuttavia, volevano usare i soldi per invitare i *babaji* locali per un grande festival, ma *Babaji Maharaja* non fu d'accordo: "È più vantaggioso nutrire le mucche e i cani del *dhama* che nutrire i cosiddetti *Vaisnava* che esteriormente si vestono come personalità sante, indossando il *tilaka* e il *mala*, ma nell'intimo privato compiono attività illecite. Nutrendo gli animali del *dhama* si accederà alla pura *bhakti*." Tutti i *rasagulla* e il resto furono così offerti alle mucche e ai cani

Quando giunse ad un'estrema vecchiaia, le palpebre di *Babaji Maharaja* si abbassarono così tanto da impedirgli la vista. Vicino al luogo dove viveva, c'era un cane che aveva sei o sette cuccioli, e quando i suoi discepoli gli portavano il *maha-prasada*, *Babaji Maharaja* li aspettava e li contava toccandoli con le dita. Poi li lasciava mangiare dal suo piatto, e solo dopo onorava lui stesso il *prasada*. Se i suoi discepoli gli nascondevano i cuccioli, dispiaciuto, non avrebbe onorato *prasada*. Egli diceva indignato: "Voi gente non comprendete che questi sono i cuccioli del *dhama*; non sono ordinari. Non prenderò nulla finché non verranno qui a onorare *prasada* con me." Tale era la ferma fede di *Babaji Maharaja* nel *dhama*.

I suoi discepoli per trasportarlo usavano una cesta che appoggiavano sulla testa; a volte lo portavano a *Mayapura*, a volte a *Godruma-kunja* o in altri luoghi. E' noto che alla sua veneranda età quando arrivò al luogo di nascita di *Śrīman Mahaprabhu* a *Mayapura*, cantò e danzò saltando in aria con straordinaria agilità.

## Kuliya-dharmasala e Srila Gaura-kisora dasa Babaji Maharaja

Śrīla Gaura-kisora dasa Babaji Maharaja, il gioiello della corona tra gli avadhuta e paramahamsa, svolgeva di volta in volta il bhajana in questo luogo, come anche nei vari luoghi dei passatempi di Krsna a Vraja, quali Vrndavana, Govardhana, Radha-kunda, Surya-kunda, Nandagrama e Varsana. Il suo bhajana era caratterizzato da severa

rinuncia, talmente estrema, che quando si sentiva affamato a volte mangiava il fango del *Radha-kunda* o della *Yamuna*. In uno stato d'animo di separazione dalla coppia divina, gridava: "O *Radha*! O *Krsna*!" e vagava di foresta in foresta cantando a gran voce canzoni come 'kothaya go premamayi radhe radhe, kothaya go vraja-vilasini radhe radhe.' Quando egli raggiunse una certa età venne a Śrī *Navadvipa* per ottenere la misericordia di questo *dhama*.

Śrīla Gaura-kisora dasa Babaji Maharaja aveva fatto voto di non accettare alcun discepolo, ma Śrī Vimala Prasāda Sarasvati giurò di digiunare fino a quando non avrebbe ricevuto l'iniziazione da lui. Questo fatto, unito alla richiesta di Śrīla Bhaktivinoda Thakura, portò Gaura-kisora dasa Babaji Maharaja a concedere l'iniziazione Vaisnava al giovane Sarasvati, che divenne famoso nel mondo Vaisnava come om visnupada Śrī Śrīmad Bhaktisiddhanta Sarasvati Thakura Prabhupada.

Babaji Maharaja considerava l'onore e il prestigio dannosi per il bhajana, perciò li evitava attentamente, considerandoli come trono o cattedra per maiali. Le persone lo disturbavano per ricevere le sue benedizioni e soddisfare i loro desideri materiali, volti alla ricchezza. ai seguaci, ai figli e alla famiglia. Un giorno, per evitare tali persone materialiste, Babaji Maharaja andò a vivere in una latrina abbandonata di una dharmasala del governo, nell'area di Kuliya. Quando il Magistrato ne venne a conoscenza si recò a incontrarlo con il sovrintendente della Polizia. Babaji aveva chiuso la porta della latrina dall'interno e, anche se aspettarono a lungo, chiedendogli ripetutamente di aprire la porta, egli non uscì per incontrarli. Si offrirono di costruire una capanna per lui in una buona posizione, ma Babaji Maharaja non acconsentì all'idea. Secondo Babaji Maharaja, l'associazione di persone materialiste è più disgustosa delle esalazioni emesse dagli escrementi ed è un ostacolo per la bhakti. In seguito entrò nei passatempi immanifesti in questa stessa dharmasala.

Il nostro adorabile maestro spirituale, Śrīla Bhakti Prajnana Kesava Gosvami Maharaja (a quel tempo noto come Śrī Vinoda-bihari Brahmacari) venne a Mayapura per avere il darsana di Babaji Maharaja. Inizialmente, Babaji parlò debolmente dall'interno della latrina: "Sono molto malato e non posso aprire la porta." Tuttavia quando Vinoda-bihari Brahmacari gli disse: "Sono un servo che si è rifugiato in Śrīla Sarasvati Thakura", Babaji prontamente aprì la porta. Affettuosamente appoggiò la mano sulla testa di Vinoda-bihari e gli disse: "Impegnati nel sadhana-bhajana senza paura. Mi farò carico personalmente di ogni tua difficoltà." Ogni volta che il nostro maestro spirituale ricordava la misericordia che Śrī Babaji Maharaja gli aveva conferito, si sentiva sopraffatto da un'emozione estatica.

In un'altra occasione un uomo si avvicinò a *Babaji Maharaja* chiedendogli ripetutamente di concedergli la sua misericordia. *Babaji Maharaja* si tolse immediatamente i suoi *dor* e *kaupina* (gli indumenti intimi di un rinunciato), e disse: "Ecco, prendi la mia misericordia." Temendo che avrebbe dovuto rinunciare alla vita materiale accettando quegli indumenti da rinunciato, l'uomo si dileguò rapidamente. Un altro avvenimento vide protagonista un giovane che si proclamava discepolo di *Babaji* e che viveva vicino al suo *asrama*. Dopo un breve periodo tornò a casa sua, si sposò e in seguito si presentò di nuovo da *Babaji Maharaja* con la moglie. Offrì omaggi a *Babaji* e implorò le sue benauguranti benedizioni, poi disse: "*Babaji Maharaja*, ho raccolto una servitrice (*krsna-dasi*) per il servizio di *Krsna*, per favore concedici le tue benedizioni."

*Babaji* rispose grave: "È una grande soddisfazione aver stabilito una nuova casa per *Krsna* e avere una *krsna-dasi*. Ma, sii prudente! Non intrattenere mai il pensiero di godere personalmente. Non accettare mai alcun servizio da lei, pensa sempre a lei come tua adorata e servila sempre. Una *krsna-dasi* è la persona più rispettabile e adorabile dell'intero universo." Quando il giovane uomo sentì le sue parole, se ne andò rapidamente con la moglie.

In un'altra circostanza, con grande felicità, un cosiddetto *babaji* diede le seguenti buone notizie a *Babaji Maharaja*: "Ho acquistato un bellissimo terreno a Śrī Navadvipa-dhama; costruirò una capanna ed eseguirò il *bhajana*." *Babaji Maharaja* rispose: "È molto sorprendente che tu abbia acquistato della terra a Navadvipa-dhāma dove ogni particella di polvere è trascendentale e milioni di volte più preziosa di una *cintamani*, la gemma filosofale. L'intera ricchezza dell'universo non può essere paragonata al valore di una sola particella di polvere di questa dimora, e tu dici di aver comprato un appezzamento di questa terra? Questo è al di là della mia comprensione." Imbarazzato, l'uomo cadde ai piedi di *Babaji*.

In precedenza il *samadhi* di questa grande personalità si trovava a *Kuliya-grama* (città di *Navadvipa*) sulla riva occidentale del *Gange*, ma quando il fiume esondò, *Śrīla Sarasvati Thakura* lo ristabilì spostandolo accanto al *Radha-kunda* vicino a *Śrī Candrasekhara-bhayana*.

Anche se, da un ordinario punto di vista mondano *Babaji Maharaja* era cieco e non molto istruito, oratori di spicco del *Bhagavatam*, suoi contemporanei, venivano ad ascoltare le sue nettaree spiegazioni confidenziali dei Versi dello *Śrīmad-Bhagavatam*.

#### Śrīla Vamsi dasa Babaji Maharaja

L'esaltato Śrīla Vamsi dasa Babaji Maharaja, un contemporaneo di Śrīla Gaura-kisora dasa Babaji Maharaja, era completamente dedito al bhajana. Sulla riva del Gange presso Nutana-cadha a Kuliya, costruì una capanna dove eseguì il bhajana. Adorava le divinità di Śrī Gaura-Nityananda con bhava-seva, servendoLe con grande amore e affetto, a volte rimproverandoLe, a volte scherzando con Loro, e talvolta piangendo provando per esse sentimenti di separazione. Persino i grandi filosofi erano confusi dall'insondabile attaccamento che nutriva per le sue divinità e dai profondi sentimenti celati nel suo cuore. Una volta, mentre stava raccogliendo fiori da un albero kanera accanto al suo bhajana-kuti, un ragazzino tentò di

proibirglielo, e ne seguì una discussione. I l ragazzo spinse *Babaji Maharaja*, che cadde e si fece male ai piedi. *Babaji* tornò alla sua capanna, e iniziò a rimproverare *Gaura-Nityananda* dicendo: "Perché mi avete mandato a raccogliere fiori? E perché questo ragazzo mi ha spinto? Imbronciato disse: "Non Vi servirò più." Ma *Babaji* non riuscì a trattenere a lungo questo stato d'animo e presto tornò a essere assorto nel suo servizio. Era solito cantare così beatamente il *nama-bhajana* da dimenticare di seguire *Ekadasi*, e in altre occasioni seguiva *Ekadasi* per tre o quattro giorni, digiunando anche dall'acqua.

A volte glorificava *Nityananda Prabhu* e criticava *Mahaprabhu* perché a suo parere era malizioso. Per evitare contatti mondani con persone materialiste e con i cosiddetti *Vaisnava* che lo sono solo di facciata, a volte spargeva oggetti impuri fuori dalla sua capanna, come lische di pesce e pinne, in modo che costoro e gli uomini comuni lo reputassero di bassa classe astenendosi così dal disturbarlo.

Śrīla Bhaktisiddhanta Sarasvati lo riconobbe come siddhamahapurusa e gli attribuì molto onore; e i discepoli di Sarasvati Thakura all'occasione lo visitavano. Era molto difficile comprendere il modo di parlare di Babaji Maharaja e i suoi stati d'animo, egli vagava sempre nel regno interiore assorto nei sentimenti spirituali della bhakti.

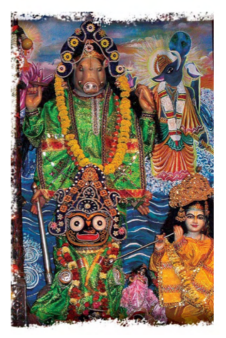
#### Śrī Devananda Gaudiya Matha

La zona settentrionale di Śrī Koladvipa è sia Govardhana che Bahulavana; e nella parte meridionale, dove scorre la Yamuna dal lato occidentale, vi è il luogo della rasa lila di Vrindavana. Vamsivata e il luogo del rasa si trovano nel mezzo delle foreste e dei giardini sulla riva della Yamuna.



La Devananda Gaudiya Matha è posizionata nel centro di

Koladvipa. Nel 1940, dopo jagad-guru Śrīla che Bhaktisiddhanta Sarasvati Thakura Prabhupada entrò nei passatempi non manifesti (aprakata-lila), uno dei suoi Śrīla collaboratori. intimi Prajnana **Bhakti** Kesava Gosvami Mahāraja, fondò la Śrī Gaudiya Vedanta Samiti in un edificio in affitto. Lo fece per soddisfare un desiderio profondo del suo maestro spirituale. In seguito acquistò un vasto appezzamento di terra su cui ha eretto una *matha* con un bellissimo tempio.



Le divinità presenti in tre ambienti separati del tempio sono quelle di Śrīla Bhaktisiddhanta Sarasvati Thakura Prabhupada; di Śrī Gauranga e Śrī Radha-Vinoda-bihari, e di Śrī Koladeva, o Varāhadeva, la divinità che presiede Koladvipa.

Le nove cupole del tempio rappresentano ciascuna un ramo dei nove principali aspetti dell'amorevole servizio devozionale (*navadha-bhakti*): ascoltare, cantare, ricordare, servire i piedi di loto del Signore, adorarLo, offrirGli preghiere, impegnarsi come servitore, servire con sentimento di amicizia e abbandonarsi completamente, ovvero servirLo con la mente, il corpo e le parole.

La *matha* è suddivisa nelle seguenti nove sezioni (*khanda*):

- -Paramartha-khanda: la tipografia in cui vengono stampate letteratura e riviste devozionali.
- -*Kirtana-khanda*: il luogo in cui si tengono il *sankirtana* e le conferenze sul *Bhagavatam* e altre scritture.
- -Upasya-khanda: il tempio dove si adorano le divinità di Śrīla Sarasvati Thakura Prabhupada, Śrī Gauranga, Śrī Radha Vinodabihari e Śrī Koladeva.
- -Sevaka-khanda: il luogo in cui vivono i residenti del tempio.
- -Bhoga-khanda: il magazzino e la cucina.
- -Govardhana-khanda: il capanno delle mucche.
- -Vaisnava-granthagara-khanda: la biblioteca.
- -Udyana-khanda: il giardino.
- -Jnana-khanda: i bagni e le latrine.

Queste sezioni rappresentano le attività favorevoli alla *bhakti* e quelle sfavorevoli che devono essere evitate. Il *jnana* e il *karma* che sono privi di *bhakti* devono sempre essere respinti, per questo motivo vengono chiamati i bagni e le latrine della *matha* (*jnana-khanda*).

Era desiderio da lungo anelato di *Bhaktisiddhanta Sarasvati Gosvami*, che fosse stabilita una divinità di *Śrī Koladeva* sulla riva occidentale del *Gange* nell'antica *Kuliya-nagara*.

Śrīla Bhakti Prajnana Kesava Maharaja, apparve nell'Est Bengala (l'attuale Bangladesh) nel villaggio di Vanaripada nel distretto di Varisala. Nacque nella ben consolidata dinastia di Guhathakurta ed era il secondo figlio del grande devoto Śrī Saradacandra Guha e della grande devota Bhuvana-mohini-devi. Egli aveva una bella carnagione dorata, perciò fu chiamato Janardana, la cui radice verbale è jyotsana, chiaro di luna o jona ovvero colui che proviene da quell'astro luminoso.

Il suo vero nome era Śrī Vinoda-bihari. Quando Vinoda aveva otto anni suo padre morì. Śrī Bhuvana-mohini-devi era una donna molto esperta e istruita nel retaggio familiare di proprietari terrieri, perciò allevò i suoi figli con la stessa indole. Fin dall'infanzia Vinodabihari era impavido, intelligente, virtuoso, benevolo, forte, saggio e soprattutto, profondamente religioso. Vedendo la sua competenza organizzativa e il desiderio di rendere servizio alla società e all'umanità in generale, tutti lo onoravano. All'età di dodici anni, quando Vinoda frequentava la terza media, cominciò ad assumersi la responsabilità della gestione dei terreni di famiglia, mostrando una competenza e conoscenza della legge che raramente sono in possesso di una persona così giovane. Superò l'esame della scuola e fu ammesso al College *Uttarapada*. Un anno dopo proseguì i suoi studi al Daulatapura College. Gli insegnanti lodavano le sue capacità di recitazione della Śrī Caitanya-caritamrta, Śrīmad Bhagavad-gita e altre scritture religiose.

Nel 1915 andò con la zia paterna, Śrīmati Sarojavasini-devi, a incontrare Śrīla Bhaktisiddhanta Sarasvati Thakura Prabhupada, il quale gli accordò l'iniziazione harināma. Poi nel 1919 il giorno di Phalguni-purnima (Gaura-purnima, l'apparizione di Śrīman Mahaprabhu) ricevette l'iniziazione diksa da Śrīla Prabhupada. Da

quel momento in poi divenne direttore della stampa presso *Krsna-nagara*, dove si pubblicava il quotidiano *'Nadiya'*, anche contribuendo con molti suoi articoli. Nel 1929 *Śrīla Sarasvati Thakura* fu così compiaciuto delle sue lezioni filosofiche che gli presentò la propria raccolta completa di scritture.

Il 21 marzo 1932, in occasione della festa di Gaura-purnima, Śrīla



Prabhupada soddisfatto della responsabilità con cui offriva diede il titolo di servizio gli 'Krtiratna'. 'colui che trasforma ogni azione in un gioiello'. Da allora in poi, Vinoda-bihari predicò la pura devozione a Jagannatha Puri, Kataka, Balesvara, Allahabad, Kanpura, nell'Assam e in vari altri luoghi. Una delle sue opere. 'Mayayada ki Jiyani' (Vaisnayavijaya), ha avuto un potente effetto sulla comunità Vaisnava. Durante i suoi passatempi manifesti, Śrīla Prabhupada ha spesso cercato di premiare Śrī Vinoda-bihari offrendogli il sannyasa, ma per diverse ragioni, non si è mai presentata l'occasione. Dopo la sua scomparsa, *Prabhupada* gli apparve in tre distinti sogni e gli ordinò di entrare nell'ordine di rinuncia

Nel 1941 a *Katva*, dove Śrīman *Mahaprabhu* prese il *sannyasa*, Śrī *Vinodabihari* accettò l'ordine di rinuncia da Śrīmad *Bhakti Raksaka* 

Śrīdhara Maharaja, un discepolo di Prabhupada, e ricevette il nome di sannyasa Śrīmad Bhakti Prajnana Kesava Gosvami Maharaja. Predicò la pura bhakti a Rama-ghata, Nahiati, Kancadapada, Chunchura, Candana-nagara, Vaidyavati, Śrī Ramapura, Kolkata e altri luoghi su entrambi i lati del Gange. Gli studiosi di spicco erano impressionati dai suoi discorsi sullo Śrīmad-Bhagavatam. Egli fondò la Śrī Uddharana Gaudiya Matha a Chunchura su richiesta dei residenti locali. Nel 1940, il giorno di Aksaya-tritya nel mese di Vaisakha (aprile-maggio), fondò la Śrī Gaudiya Vedanta Samiti in una casa in affitto a Bosapada Lane a Kolkata. Stabilì il quartier generale della Samiti, la Śrī Devananda Gaudiya Math, nell'attuale città di Kuliya a Śrī Navadvipa-dhama. Da qui introdusse di nuovo il Śrī Navadvipa-dhama parikrama e la celebrazione dell'apparizione di Mahaprabhu. Pubblicò le riviste mensili Gaudiya Patrika in lingua bengali e Bhagavata Patrika in hindi, e contemporaneamente predicò nei villaggi dei distretti di Medinipura, Caubisa-paragana, Hugli e Vardhamana. Stabilì anche la Śrī Gaudiya Vedanta Catuspati. Il 13 settembre 1954 fondò la Śrī Kesavaji Gaudiya Matha a Mathura, e il giorno di Annakuta Mahotsava del 1956, vi installò le divinità. Allo stesso modo inaugurò anche la Śrī Golokaganja Gaudiya Matha in Assam e la Vasudeva Gaudiya Matha a Vasugaon. Aprì inoltre un tempio a Pichalada, dove vi sono le orme di Śrīman Mahaprabhu e un centro di predica a Randiya-hata (Koranta) vicino a Bhadraka in Orissa.

Śrīla Bhakti Prajnana Kesava Gosvami Maharaja fu un acarya molto influente, egli testimoniò fede esemplare nel suo maestro spirituale (guru-nistha). studioso scrittore Era uno eccezionalmente dotato. un oratore coraggioso ed esperto conoscitore della giurisprudenza. Era anche esperto nell'organizzare e gestire una produzione letteraria e un predicatore senza timori della verità. In accordo all'intimo desiderio di Śrī Caitanya Mahaprabhu, predicò il messaggio della pura bhakti in tutta l'India in pochissimo tempo. La notte di Sarada-purnima nell'ottobre del 1968, manifestò gli *aprakata-lila* ed entrò nel *maha-rasa*. Il suo *samadhi* e quello del suo successore Śrī Śrīmad Bhaktivedanta Vamana Gosvami Maharaja, si trovano anch'essi alla Devananda Gaudiya Matha.

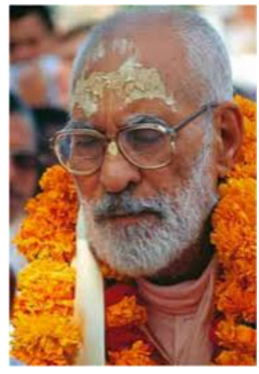
### Śrī Śrī Kesavaji Gaudiya Matha

Śrī Śrīmad Bhaktivedanta Narayana Gosvami Maharaja ha fondato questo magnifico tempio a Kolerdanga, per meglio propagare la pura bhakti a tutte le genti provenienti da ogni angolo del pianeta, secondo il desiderio della guruvarga. Le divinità che presiedono il tempio sono Śrī Radha-Vinoda Biharaji, Śrī Laksmi-Varaha e nitya-lila-pravista om visnupada Bhakti Prajnana Kesava Gosvami Maharaja, il venerabile gurudeva dell'autore.



Nel dicembre 2010 Śrīla Bhaktivedanta Narayana Gosvami Maharaja entrò nei nitya-lila, e in questo tempio ha accettato il maha-samadhi. Il tempio del samadhi è arricchito da bellissime

raffigurazioni della guru-parampara e dai importanti più passatempi di Radha e Krsna, e dai deorama della vita di nityalila pravista om visnupada Śrī Śrīmad Bhaktivedanta Narayana Gosvami Maharaja. Durante il festival di Gaura-purnima il parikrama di Navadvipa, il tempio e il samadhi della Śrī Keshavaji Gaudiva Matha decine accolgono di migliaia di pellegrini da tutto il mondo.



specialmente dal *Bengala*. Anche uno dei più cari discepoli di *Gurudeva*, *Bhaktivedanta Tirtha Maharaja*, ha il suo *samadhi* alla Śrī Keshavaji Gaudiya Matha.

La sconfinata misericordia di Śrīman Mahaprabhu è l'unica speranza per le jive del Kali-yuga. Nella Śrī Caitanya-candramrta (125) Śrī Prabodhananda Sarasvati scrive:

kalah kalir balina indriya-vairi-vargah sri bhakti-marga iha kantaka-koti-ruddhah ha ka yami vikalah kim aham karomi caitanyacandra yadi nādya krpam karosi

"Ora siamo nell'era di *Kali*. I miei nemici, i sensi, sono molto forti. Il meraviglioso sentiero della *bhakti* è costellato da innumerevoli

spine (come il *karma*, *jnāna* e il godimento dei sensi). Il mio spirito è debole e i sensi sono potenti e agitati. Oh, cosa devo fare? Dove devo andare? O Signore *Caitanya-candra*, se non mi concedi la Tua misericordia, come posso salvarmi?"

## Śrī Caitanya Sarasvata Gaudiya Matha

Tridandi-svami Śrī Śrīmad Bhakti Raksaka Śrīdhara Maharaja, uno dei discepoli più importanti di jagad-guru Śrīla Sarasvati Thakura, fondò questa matha ed eseguì il suo bhajana qui. Come il migliore degli studiosi, era esperto nelle conclusioni filosofiche della bhakti, e i suoi discorsi ne erano la prova. Questo brillante acarya fu anche uno straordinario poeta, egli compose diversi inni e preghiere



d'ineguagliabile bellezza riguardanti Hari, Guru, Vaisnava e il dhama.

Il nostro maestro spirituale *Bhaktiprajnana Kesava Maharaja* ricevette il *sannyasa* da lui, e in questo luogo troviamo il suo *samadhi*.

#### Śrī Sarasvata Gaudiya Asana e Mission

Questa matha è stata fondata da parivrajakacarya Śrīla Bhakti Viveka Bharati Maharaja e Śrīmad Bhakti Śrīrupa Siddhanti Mahāraja, due discepoli di Śrīla Prabhupada. Entrambi erano eruditi, autori degni di nota e relatori influenti. Essi hanno pubblicato la Bhagavad-gita, Brahma-sutra, Sindhu-Bindu-Kirana e alcune delle Upanisad e stabilito centri di predica a Kolkata e Puridhama.

#### Samudragadha

Questo luogo è situato nella parte sud-occidentale di *Koladvipa*, nell'area che equivale a *Bahulavana*, una delle foreste di *Vraja*, ed è anche considerato uguale da *Dvarikapuri* e *Ganga-sagara*.

In Dvapara-yuga, un devoto di Krsna il re Samudra Sena governava questa zona. Al momento del sacrificio Rajasuya, il potente Pandava, Bhimasena, che aveva sconfitto i re dell'India orientale, giunse qui con il suo esercito per conquistare il Bengala. Mahārāja Samudra Sena coltivava un ardente desiderio di poter incontrare personalmente Śrī Krsna, e ben sapeva che ciò sarebbe stato possibile solo grazie alla misericordia dei Suoi devoti. Quindi elaborò una strategia. "Se lo affronto in battaglia e in qualche modo sconfiggo Bhimasena, l'unica soluzione che gli rimarrà, sarà quella di chiamare Krsna, così io potrò avere il Suo darsana." Con grande tattica e energia si confrontò in battaglia con Bhima, e per desiderio del Signore, Bhima subì la sconfitta. Quando, in grande angoscia Bhima gridò il nome di Krsna, il protettore dei Pandava, Krsna apparve immediatamente sul campo di battaglia, ma solo il re Samudra Sena fu in grado di avere il Suo darsana. Il Signore Supremo rimase invisibile a *Bhimasena* e ad entrambi gli eserciti. Śrī Krsna disse a Samudra Sena del Suo prossimo avvento come Śrī Gauranga e gli ordinò di adorare Śrī Gaura con il metodo dell'harinama-sankirtana. Su richiesta di Samudra Sena, Krsna manifestò la forma di Gauranga, risplendente del colore e dei sentimenti di Śrī Radha. Dopo aver contemplato Krsna, il re fu profondamente soddisfatto. Offrì doni abbondanti a Bhima per il Rajasuya e stabilì un'alleanza con lui. Bhimasena, anch'egli soddisfatto per l'esito finale, partì felice della vittoria.

Questo luogo non è differente da *Kumudavana* a *Vraja*; nel tardo pomeriggio, *Śrī Krsna* vaga qui giocando con le pastorelle, il re *Samudra Sena* vide anche questi passatempi.

Il famoso *Samudragadha* si trova a sud di *Navadvipa*, lungo il confine occidentale. L'oceano non è molto lontano, perciò, desideroso di vedere i passatempi del Signore, il devoto di *Mahaprabhu*, l'oceano, venne qui lungo il *Gange*. Ora l'oceano risiede in questo luogo ammirando i divertimenti di *Navadvipadhama* e di *Śrī Caitanya Mahaprabhu*. Egli chiese a *Mahaprabhu*: "Ti prego, risiedi per qualche tempo sulle mie coste e concedimi la fortuna di contemplare i Tuoi meravigliosi passatempi." Per soddisfare questo desiderio, *Mahaprabhu*, dopo aver ricevuto il *sannyasa*, manifestò i Suoi sorprendenti passatempi a *Śrī Puridhama*, sulla riva dell'oceano.

#### Campaka-hatta

La parte sud-occidentale di Koladvipa, Campaka-hatta, prende il nome dal grande giardino di fiori campaka che un tempo c'era in



quel luogo. Il suo nome attuale è *Campa-hati* ed è situato nel distretto di *Vardhamana*. Nel *Satya-yuga* un anziano *brahmana* risiedeva qui e adorò *Śrī Radha-Govinda* offrendo i fiori *campaka*. Soddisfatto del suo servizio, *Syamasundara Krsna* apparve davanti a lui con la bellissima forma di *Śrī Gaura*, la cui carnagione dorata è

simile al fiore *campaka* e gli disse: "In *Kali-yuga* Mi manifesterò con la stessa forma che vedi ora e Mi occuperò di distribuire il canto del Santo Nome e l'amore per *Krsna* agli esseri viventi. Tu rinascerai in quel momento e potrai vedere i Miei munifici passatempi." Nei passatempi di *Mahaprabhu* quel *brahmana* diventò *Dvija Vaninatha*, il fratello minore di *Śrī Gadadhara*, che è la potenza personificata di *Śrī Gaura*. Nei passatempi di *Krsna*, *Vaninatha* è *Kamalekha Sakhi*. Le divinità di *Śrī Gaura-Gadadhara* che *Vaninatha* adorava, sono qui servite alla *Gaura-Gadadhara Gaudiya Matha*, che fu fondata da *jagad-guru Śrīla Prabhupada*.



Questa è la residenza di Śrī Jayadeva Gosvami e il luogo dove compiva il bhajana. Il poeta Jayadeva Gosvami, era un contemporaneo del Re Ballala Sena, il quale lo tenne sempre in grande considerazione. Il bhajana-kuti di Jayadeva si trovava sulla sponda orientale del Gange, a una certa distanza dal palazzo reale di

Ballala Sena, ma quando sorsero ostacoli nel suo bhajana, si trasferì con sua moglie *Padmavati* in questo giardino solitario e incantevole. Un giorno, mentre stava componendo i Versi della Gita-govinda, apparve nel suo cuore un passatempo in cui Śrīmati Radhika esprimeva umore di contrarietà (mana). I ripetuti tentativi di Krsna di rimuovere il Suo umore contrariato, non ebbero esito. Poi, nel cuore di Śrī Javadeva, si manifestò uno speciale sentimento e capì che per pacificare Radhika, Śrī Krsna avrebbe dovuto appoggiare la testa sui piedi di loto di Lei. Ouanto aveva realizzato, riempì Jayadeva di timore e non riuscì a scriverlo. Pensò: "Śrī Krsna è l'adorabile Signore Supremo e possiede tutte le potenze. Śrīmati Radhika è la Sua potenza di servizio. Com'è possibile che Krsna possa appoggiare la testa ai piedi di loto di Radhika? Da tale punto di vista sembrerebbe una trasgressione dei principi della religione." La sua mano tremò e perse la presa della penna. Non poteva scrivere queste cose, così riflettendo andò a fare il bagno nel Gange. Nel frattempo, Śrī Krsna, il più esperto nel gustare i nettari trascendentali, prese le sembianze di Śrī Jayadeva e andò a casa sua. Chiese a Padmavati di portargli il manoscritto per poi completare personalmente il Verso 'smara-garala-khandanam' ('il veleno mortale della pazzia d'amore si è posato sulla Mia testa') che Jayadeva aveva cominciato a scrivere, aggiungendo: 'mama sirasi mandanam dehi pada-pallavam udaram' ('viene neutralizzato posando la Mia testa ai Tuoi piedi simili a fiore').

# smara-garala-khandanam mama sirasi mandanam dehi pada-pallavam udaram

"O Mia amata! La pazzia d'amore s'è posata sulla Mia testa. Poni su di essa i petali freschi dei Tuoi incantevoli piedi per contrastare il veleno di Cupido e lascia che quei piedi pacifichino il fuoco dei desideri amorosi che ardono in Me."

Śrī Krsna, nelle vesti del grande poeta, lasciò la casa e poco dopo Jayadeva ritornò. Sorpresa, sua moglie chiese: "Come sei riuscito a

tornare così in fretta? Poco fa sei rientrato, hai scritto qualcosa nel libro, e di nuovo sei uscito per fare il bagno." *Jayadeva Gosvami* chiese il suo manoscritto e aprendolo vide che il Verso incompiuto era ora completo. Colmo di meraviglia, disse a sua moglie, piangendo: "O *Devi*, tu sei benedetta. hai avuto il *darsana* di *Syamasundara Krsna*, Egli è venuto qui personalmente e ha completato il Verso che temevo di scrivere. *Krsna* è controllato da *prema*, non dalla devozione basata su regole e timori reverenziali."

Dopo qualche tempo, Javadeva Gosvami e sua moglie si trasferirono a Jagannatha Puri. La Gita-govinda è così meravigliosamente dolce che persino Jagannatha-deva è desideroso di ascoltarla. Una volta in un giardino, una devi-dasi (una ragazza danzatrice nel Tempio di Jagannatha) stava cantando i Versi della Gita-govinda, e Jagannathaji uscì dal tempio correndo velocemente verso quel giardino. Mentre correva, i cespugli spinosi lacerarono la stoffa che indossava e graffiarono il Suo corpo. Giunto al giardino, dopo aver ascoltato tutti i Versi, ritornò al tempio e prese il suo posto sull'altare. Quando il *pujari* aprì la porta del tempio fu stupito di vedere Śrī Jagannatha in tale condizione. Il capo pujari e il re vennero informati e tutti erano molto preoccupati. La notte seguente Jagannatha apparve al capo pujairi in un sogno e gli rivelò in segreto l'accaduto. Quando Śrī Svarupa Damodara recitò i Versi della Gita-govinda a Śrīman Mahaprabhu, Egli s'immerse nell'estasi.

 $\acute{S}r\bar{\imath}$  Jayadeva ricevette il darsana del suo amato Signore nella forma di  $\acute{S}r\bar{\imath}$  Gauranga Mahaprabhu.

# Sesto Capitolo

#### Śrī Rtudvipa o Śrī Radha-kunda

L'affascinante Rtudvipa si trova a nord di Campaka-hatta e a sud di  $Śr\bar{\imath}$  Jahnudvipa. L'attuale nome di Rtudvipa (il Radha-kunda nascosto) è Ratupura.

Tutte le sei stagioni ben si distinguono a *Rtudvipa*, che abbonda di giardini fioriti e rigogliosi pergolati. In particolare, sulle rive del *Radha-kunda* vi sono densi boschetti di mango abitati da cuculi.

Quando Śrī Nityananda Prabhu venne qui con Jiva Gosvami, si assorbì nei sentimenti che sperimentava Baladeva Prabhu nei passatempi di Vraja. Gridando a gran voce: "Porta rapidamente il mio corno da suonare! I vitellini si sono allontanati! Bhaiya Kanhaiya è ancora a casa a dormire e non è qui. O Subala! Śrīdhama! Dove siete? Come posso prendermi cura dei vitellini da solo? Fratello Kanhaiya, dove sei?"

I devoti presenti circondarono *Nityananda* e cercarono di calmarLo. "*Prabhu*, Tuo fratello *Kanhaiya* è apparso come *Gauracandra*. Dopo aver accettato il *sannyasa*, è andato a *Jagannatha Puri*, dove ora vive. La Sua assenza da *Navadvipa* ha lasciato l'intera città vuota e desolata; è indifferente al nostro affetto e amore e ci ha ridotti in mendicanti."

Sentendo queste parole, *Nityananda Prabhu* proruppe in un grande pianto e cadde a terra svenuto. Si risvegliò dopo un pò e disse: "*Bhaiya Kanhaiya*, perché sei diventato un *sannyasi* lasciandoci tutti? Incapace di vivere senza di Te, salterò nella *Yamuna* e abbandonerò la mia vita!" E di nuovo cadde svenuto. I devoti cantavano a gran voce il nome di *Gaura*, e dopo quasi un'ora e mezza, quando riprese conoscenza, Egli si rivolse ai devoti dicendo: "Questo luogo è il *Radha-kunda* e *Syama Kunda* nascosti. Intorno ai *kunda*, dove si svolgono i passatempi di *Krsna* (*madhyahna-lila*) del

mezzogiorno, vi sono gli incantevoli boschetti delle *sakhi*." Nel pomeriggio *Mahaprabhu* e i Suoi associati venivano qui a compiere il *kirtana* e a distribuire liberamente *krsna-prema* a tutti.

Nel regno del *bhajana* il *Śrī Radha-kunda* è supremo. Sopra *Devidhama* (questo universo materiale), attraversato *Viraja* e sopra *Brahmaloka* e *Sivaloka*, vi è *Śrī Vaikuntha-dhama*. A *Vaikuntha*, sopra *Saket* e altri *dhama*, c'è *Śrī Krsna-loka*, e in questo contesto, sopra *Dvaraka* vi è *Mathura-dhāma*. Nel contesto di *Mathura*, *Śrī Gokula-Vrindavana* è il luogo più elevato, e a *Vrindavana*,



Govardhana è il luogo più eccelso. A Govardhana, il Radha-kunda e Syama-kunda sono i luoghi supremi e confidenziali dei lilavilasa di Śrī Radha-Krsna, tra i quali spiccano i Loro giochi di mezzogiorno.

### Vidyanagara

Vidyanagara che troviamo nell'area di Rtudvipa, sul confine occidentale di Navadvipa, è il luogo dove hanno origine i Veda, le Upanisad, i Purana, le Smrti e i sessantaquattro tipi di conoscenza; perciò costituisce il centro principale dello studio e dell'istruzione. Brahma, il progenitore dell'universo, diede qui insegnamento ai saggi e agli esseri celesti. Questi saggi, che avevano realizzato la natura intrinseca dei mantra, manifestarono le varie Upanisad. Manu, Vasistha, Parasara, Yajnavalkya e altri, manifestarono le Smrti e le insegnarono ai saggi. Valmiki Rsi, per misericordia di Śrī Narada, compilò qui l'originale Ramayana e lo tramandò a

Bharadvaja e ad altri discepoli. In questo luogo Dhanvantari istruzioni sull'Ayurveda; Visvamitra ricevette realizzò Dhanurveda; e Saunaka e altri saggi memorizzarono i Veda e i Purana. Qui Kapila Rsi manifestò la filosofia sankhya; Gautama il nyaya; Kanbhuka la vaisesika; e Patanjali lo yoga. manifestò qui la filosofia mimamsa; Vedavyasa il Vedanta-darsana, il Mahabharata, i Purana e così via; e Devarsi Narada manifestò il Pancaratra-darsana. Ciascuno di essi insegnarono le proprie specifiche aree di conoscenza ai loro seguaci. In particolare  $Sr\bar{t}$ Vedavyasa manifestò lo Śrīmad-Bhagavatam l'immacolato Purana che rappresenta il cuore di ogni conoscenza; e anche il significato del gayatri; l'essenza del Mahabharata; e la verità stabilita dalle Upanisad. Per i Vaisnava, il Bhagavatam è caro quanto la vita.

L'onnisciente *Brhaspati*, il *guru* degli esseri celesti, venne a sapere da *Brahmā* che Śrī Krsna stesso sarebbe apparso in Kali-yuga come Śrī Gauranga e che attraverso il sankirtana avrebbe distribuito krsna-prema alle persone comuni. Ancor prima dei passatempi di Śrīman Mahāprabhu, Brhaspati nacque a Vidyanagara nelle vesti di



Sarvabhauma Bhattacarya; suo padre era Śrī Mahesa Visarada e suo fratello minore Śrī Vidya-väcaspati.

Śrī Sarvabhauma Bhattacarya poco prima della comparsa di Mahaprabhu, andò a Śrī Jagannatha Puri, dove divenne lo studioso più illustre della corte di Maharaja Prataparudra. Tra gli studiosi advaitavadi suoi contemporanei era considerato il maestro più esperto. Eminenti e istruiti studiosi della scuola advaitavada vennero a studiare il libro 'Sankara-bhasya', un commento al Vedanta-sutra (o Brahma-sutra), da lui.

Dopo aver accettato il sannyasa, Caitanya Mahaprabhu andò a Puridhama dove, nell'incontrare Śrī Jagannatha, divenne così sopraffatto dall'estasi che cadde a terra privo di sensi. Sarvabhauma Bhattacarya, che era lì presente, fu alquanto stupito nel vedere gli otto sintomi dell'estasi trascendentale (asta-sattvika bhava) sul corpo Comprese Mahaprabhu. che era una personalità straordinariamente elevata e lo portò nella sua residenza. Poco dopo, Śrī Nityananda Prabhu e gli altri devoti andarono a casa sua, e Sarvabhauma Bhattacarya fu molto lieto di apprendere da loro l'identità di Mahaprabhu in particolare che era il figlio di Śrī Jagannatha Misra, il caro amico di suo padre. Insistette con affetto per insegnargli il Sankara Bhasya, il commento di Sankaracharya al Vedanta, che completò in sette giorni. Tuttavia il giovane sannyasi, Śrīman Mahaprabhu, dopo aver ascoltato la sua esposizione, confutò tutta la logica che Sarvabhauma presentava, nel tentativo di stabilire che il vero scopo del *Vedanta* è la Verità Assoluta priva di qualità (nirvisesa-brahma) con pertinenti argomentazioni. Viceversa, Mahaprabhu chiarì che la Verità Assoluta è dotata di ogni potenza e qualità trascendentale (savisesa-brahma).

Quindi si manifestò misericordiosamente a *Sarvabhauma Bhattacarya* con la Sua forma a sei braccia. L'orgoglio di *Sarvabhauma* svanì definitivamente e raggiunse la conoscenza

trascendentale; egli divenne un devoto del Signore e uno degli associati di *Mahaprabhu*.

Vidyanagara è il luogo dei passatempi scolastici di Śrīman Mahaprabhu. Come Nimai Pandita era solito frequentare questo luogo e sconfiggere scherzosamente i discepoli di Sarvabhauma Bhattacarya con la sua acuta logica. Persino gli eminenti insegnanti temevano di discutere con Lui.

Vidyanagara è la dimora dei nove tipi di servizio devozionale.



Praudhamaya risiede qui eternamente e offre servizio a Śrī Gaurasundara confondendo con l'ignoranza i non devoti e tenendoli lontani dalla bhakti. La krsna-bhakti è l'unica vera conoscenza (vidya), e la sua ombra è l'ignoranza (avidya).

Sia *vidya* che *avidya* risiedono a *Śrī Gaura-dhama* e, direttamente o indirettamente, servono eternamente il Signore.

# Settimo Capitolo

## Śrī Jahnudvipa

Jahnudvipa si estende nella moderna cittadina di Jannagara, ed è l'equivalente della foresta Bhadravana di Vraja. In passato, il fiume Jahnavi (Ganga) scorreva nelle vicinanze. Śrīman Mahaprabhu attraversava Jahnudvipa mentre svolgeva il sankirtana con i Suoi associati, quindi è uno dei luoghi del kirtana di Mahāprabhu e di altri passatempi. Jannagara, il nome attuale di Jahnudvipa, è il sito dove svolgeva adorazione Jahnu Muni. Śrī Gaurahari fu così contento della sua adorazione che apparve davanti al saggio: Jahnu Muni s'immerse nell'infinita gioia spirituale e chiese a Mahaprabhu di poter risiedere nascita dopo nascita a Navadvipa. Śrīman Mahaprabhu lo benedisse, dicendo: "Quando in futuro si manifesteranno i Miei passatempi, potrai esserne testimone."

*Jahnu Muni* celebrò la sua adorazione in questa piccola foresta a *Navadvipa*, e un giorno, mentre meditava sui passatempi del Signore, entrò in *samadhi*. In tempi antichi, il re *Bhagiratha*, dopo aver soddisfatto *Brahma* e *Siva*, portò il *Gange* da *Gangotri* al grande oceano attraversando *Haridvāra*, *Prayāga*, *Kāsi* e altri luoghi, allo scopo di liberare i suoi 60.000 antenati, i figli del re *Sagara*, che



erano stati ridotti in cenere vicino all'eremo di Śrī Kapila Muni. Il carro di Maharaja Bhagiratha precedeva Bhagavati-Ganga, che nello scorrere dele onde increspate, emetteva inconfondibili suoni. Quando giunse all'ashram di Jahnu Muni, Bhagiratha offrì i suoi omaggi al saggio e proseguì, con il Surasari-Ganga che sempre scorreva molto vicino a lui. Le onde danzanti del Gange rivelarono la sua estrema gioia di essere arrivata a Śrī Gaura-dhama.

Ganga non era consapevole del proprio corpo, e mentre passava accanto alla capanna di Jahnu Muni, ne spazzò via una parte, insieme al suo contenitore dell'acqua e altri oggetti. Il suono della corrente del Gange, gli spruzzi dell'acqua e una fresca brezza, interruppero la meditazione del saggio che inizialmente fu contrariato, ma bastò un attimo per rendersi conto che questo flusso d'acqua non era affatto comune. Essa proveniva dall'Oceano Causale e Brahma la utilizzò per lavare i piedi di Śrī Vamanadeva. Quella stessa acqua scorreva ora come la purissima acqua di patita-pavani Bhagavati-Ganga, di cui persino gli esseri celesti desiderano ardentemente. Con grande fede Jahnu Muni chinò la testa, raccolse prontamente tutta l'acqua del Gange nel palmo della mano e la bevve.

Questo fece sì che il *Gange*, scorrendo dall'alto, fu incapace di procedere. *Bhagiratha* era molto turbato, ma in qualche modo compiacque il saggio, il quale si grattò la coscia e, con il suo inconfondibile suono di onde increspate, il *Gange* emerse da essa e circondò l'intera area di *Navadvipa*, tanto da dividere il territorio in nove parti. Da allora, fu chiamata *Navadvipa*, o 'nove isole'. Poiché era entrata nello stomaco del saggio e si era manifestata di nuovo uscendo dalla sua coscia, *Śrī Ganga* divenne nota come la cara figlia di *Śrī Jahnu Muni*, *Jahnavi*, e allora questo luogo divenne noto come *Jahnudvipa*. I *Purana* offrono un'altra narrazione di *Śrī Ganga*.

A Goloka, Ganga è l'amata sakhi di Krsna. Una volta in un luogo isolato di Goloka, Ganga era profondamente assorta in affascinanti e

nettarei discorsi con *Krsna*, quando improvvisamente notò *Radhika* e le Sue *sakhi* che si avvicinavano, e *Ganga* colta da imbarazzo si trasformò in acqua. Avvicinatasi a *Krsna*, sorridendo *Radhika* gli chiese: "Dov'è andata la Tua amica?" E Lui con gesti di chi cerca scuse, disse: "A parte Te non vedo nessun altra *sakhi* qui." *Śrīmati Radhika* capì le parole di *Krsna* e accettò *Ganga* come propria *sakhi*. Il *Gange*, sotto forma di acqua, è eternamente situato a *Goloka*, come lo è la *Yamuna*. Una parte del *Gange* si manifesta come Oceano Causale, con cui *Brahma* lavò i piedi di loto di *Śrī Vamanadeva*.

Una volta, nella corte dell'imperatore Akbar ad Agra, fu posta una domanda su quale dei due fiumi, il Gange o la Yamuna, fosse superiore, e ne seguì un dibattito. Re, principi feudali, e studiosi della corte che risiedevano sulle rive del Gange, dichiararono la sua superiorità; e quelli che vivevano sulle rive di Sri Yamuna affermarono invece che essa era superiore. Così il dubbio non fu risolto. A quel tempo, Sri Sr

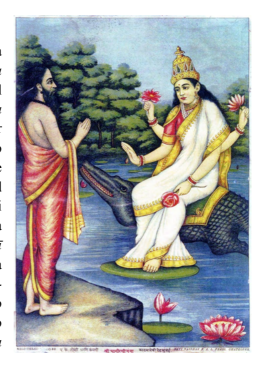


pellegrinaggio (ksetra-sannyasa), ed era celebrato come la personalità più saggia del mondo. Con molto onore e fede, Akbar convocò Śrī Jiva Gosvami ad Agra nella speranza che potesse risolvere questo problema, ma Śrī Jiva rispose che non era nell'ottica di lasciare Vraja, nemmeno per un giorno. Dopo assidua insistenza dell'imperatore, Jiva Gosvami alla fine accettò di andare a condizione che potesse tornare a Vraja lo stesso giorno. L'imperatore si accordò per il viaggio, e Jiva Gosvami raggiunse così la corte reale.

Dopo aver ascoltato le argomentazioni di entrambe le parti, Jiva Gosvami diede la sua conclusione: "Secondo le Scritture, Śrī Krsna è il Signore Supremo. Śrī Vamanadeva è una porzione di una porzione plenaria di Śrī Krsna Stesso, e Śrī Ganga è l'acqua che ha lavato i Suoi piedi di loto. Viceversa, Sri Yamuna, o Kalindi, è una delle regine di Krsna. Come Sua amata, non è diversa da Lui. Ora potete dedurre chi sia superiore. Il beneficio che si ottiene bagnandosi nel Gange è lo stesso che si ottiene semplicemente pensando alla Yamuna. Facendo il bagno nel Gange, i peccati vengono rimossi, ma facendo il bagno nella Yamuna si raggiunge krsna-prema e vrajaprema. Krsna si diverte immensamente a compiere passatempi con i Suoi sakha e sakhi sulla riva della Yamuna e nelle sue acque; ma c'è una considerazione speciale di cui tener conto a questo proposito. Śrī Ganga si unisce a Śrī Yamunā a Prayāga e insieme si dirigono a Śrī Navadvipa-dhāma, il luogo dei passatempi di Mahāprabhu. Il Gange scorre sul lato orientale e la Yamuna scorre sul lato occidentale. Śrī Caitanya Mahaprabhu compie i Suoi vari passatempi in queste due acque unitesi a Navadvipa. Tale grande fortuna colloca *Bhagavati-Ganga* in uno stato di uguaglianza con Śrī Yamuna. Il Gange è capace di dare gaura-prema, che non è diverso da krsna-prema." Tutti nell'assemblea apprezzarono la conclusione di Śrī Jiva Gosvami e anche l'imperatore Akbar ebbe la grande fortuna di incontrarlo personalmente.

#### Bhisma-tila

Bhisma-tila si trova vicino a Jannagara. Bhismadeva venne qui per incontrare il nonno materno, Śrī Jahnu Muni, e rimase con lui per qualche tempo. Ogni giorno Bhisma ascoltava 1e narrazioni sul Signore l'opportunità ebbe ricevere varie istruzioni da Jahnu Muni riguardanti Śrī Gaurangadeva e la apparizione a Navadvipadhama. Egli disse che dopo un po' di tempo, all'inizio del Kali-yuga, Śrī Krsna sarebbe apparso come



Śrī Gauranga e avrebbe distribuito in tutto il mondo krsna-nama e krsna-prema agli esseri viventi qualificati e non. Avrebbe liberato persino gli alberi, le piante rampicanti, gli uccelli e gli animali, tutti sarebbero stati immersi in krsna-prema.

Insegnò a *Bhismadeva* la politica, le leggi della religione, le leggi della società e le sottili regole del *dharma*; lo istruì sulla conoscenza riguardante l'anima e la materia (*atma-anatma*); materia e coscienza (*jada-cetana*); la realtà dell'entità vivente (*jiva-tattva*); la realtà dell'energia illusoria (*maya-tattva*), la realtà della Personalità Suprema (*bhagavat-tattva*); la realtà della natura del servizio di devozione (*bhakti-tattva*) e così via.

La *jiva* è un'eterna servitrice del Signore Supremo, ma poiché si oppone a questo servizio, è caduta nel ciclo della nascita e della

morte nel mondo materiale illusorio, ed è tormentata dalle tre miserie. Per misericordia di un maestro spirituale autentico, la *jiva* può ascoltare le narrazioni sul Signore Supremo e recitare il Suo nome in associazione dei *Vaisnava*, e così facendo essa può realizzare la propria *svarupa*, o forma costituzionale originale.

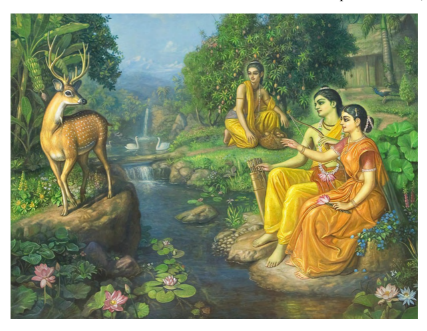
Questo è l'insegnamento essenziale di tutte le religioni. Quando, al momento della morte, il grande *Bhisma* giaceva sul letto di frecce, impartì le istruzioni che aveva ascoltato da Śrī Jahnu Muni all'addolorato Maharaja Yudhisthira e agli altri Pandava. Il luogo dove risiedeva *Bhismadeva* è oggi noto come *Bhisma-tila*.

# Ottavo Capitolo

# Śrī Modadrumadvipa

Modadrumadvipa, nota anche come Mamagachi, corrisponde a Bhandiravana a Vraja. In un precedente kalpa, Śrī Ramacandra, insieme a Suo fratello minore Laksmana e sua moglie Sitaji furono esiliati nella foresta per ordine di Suo padre, e rimasero per qualche tempo a Modadrumadvipa. In questa bella foresta c'era un albero banyano, e sui suoi rami, che si estendevano in lungo e in largo, sedevano molti tipi di uccelli che cinguettavano dolcemente. La bellezza di Modadrumadvipa affascinò i loro cuori, e Ramacandra chiese a Laksmana di costruire una capanna con il tetto di foglie sotto questo albero dove abitarono per un pò di tempo.

Śrīla Bhaktivinoda Thakura descrive il seguente passatempo nel suo Śrī Navadvipa-dhama-mahatmya: "Una volta mentre il Signore Ramacandra osservava la straordinaria bellezza di questa foresta,



iniziò a sorridere e *Sita* s'informò del motivo della sua allegria. Śrī Rama rispose: nel prossimo Kali-yuga, nascerò dal grembo di Madre Saci nella casa di Śrī Jagannatha Misra qui a Navadvipa-dhama. La gente mi conoscerà con il nome di Gauranga e affascinerò tutti svolgendo una serie di passatempi incantevoli. Manifesterò la gloria del Santo Nome così anche la gente comune diventerà immersa nel canto di questi nomi. Cambierò il cuore anche dei peccatori e darò loro l'amore per Dio, che persino gli esseri celesti raramente raggiungono. Poi, ancora nel fiore della giovinezza, accetterò il sannyasa, e andrò a risiedere a Śrī Jagannatha Puri. A quel tempo mia madre Sacidevi, che non è altri che Kausalya, piangerà stringendo tra le braccia la nuora Visnupriya, una tua manifestazione. Da allora in poi Io risiederò a Puri e piangerò per te giorno e notte."

Sita domandò: "Qual è lo scopo di questi passatempi?" Śrī Rama rispose: "Apparirò in questo mondo come Gauranga solo per insegnare agli esseri viventi la prema-bhakti. Prema-bhakti si gusta in due modi: incontro (sambhoga) e separazione (vipralambha). Nel sambhoga-rasa predomina il piacere insito nell'incontro. Nel vipralambha-rasa, nonostante il dolore provocato dalla separazione, si raggiunge la felicità perché si è sempre assorti nell'incontro interiore, a tal punto che tutto ciò che è esterno viene dimenticato. Solo nella separazione i devoti rasika raggiungono la felicità illimitata che dona il servizio. Senza vipralambha, il sambhoga-rasa non viene nutrito; quindi nella separazione, il rasa è un milione di volte più gustoso rispetto all'incontro.

Quando apparirò come *Gauranga*, madre *Kausalya*, insieme ad *Aditi-devi*, apparirà come *Saci-devi*, e tu sarai Mia moglie *Visnupriya*. Più in là nel tempo, in questa Mia manifestazione di *Rama*, Mi troverò costretto ad abbandonarti e tu ti recherai all'eremo di *Valmiki*. Quindi, in separazione da te, farò una murti d'oro di *Sita* e ti adorerò. Similmente quando apparirò come *Gaura*, tu farai una divinità di *Gauranga* dopo che lascerò la casa, e qui a *Navadvipa* Mi adorerai.

Compiendo i passatempi con la forma di *Gauranga*, insegnerò al mondo l'eccellenza del *vipralambha-rasa*. *Śrī Navadvipa-dhama* Mi è molto cara, ancor più di *Ayodhya*. Questo bell'albero *banyano* sotto cui vivremo, diventerà famoso come *Rama-vata*, ma scomparirà all'inizio del *Kali-yuga*."

Trascorso quel periodo di tempo, Ramacandra, insieme a Sita e Laksmana, partì per Dandakaranya. Per desiderio di Śrī Ramacandra, il suo caro amico Guhaka, il re di Nisada, nacque qui nella casa di un brahmana in veste di Sadananda Bhattacarya; egli nutriva ferma fede in Ramacandra e fu personalmente testimone nella casa di Śrī Jagannatha Misra dell'avvento di Mahaprabhu. Quando egli vide il bambino Nimai, capì che non era differente da Śrī Ramacandra. In seguito ebbe il darsana di Śrī Rama, Sita e Laksmana, con Śrī Hanuman che unisce le mani in preghiera ai loro piedi. Sadananda Bhattacarya andava spesso a casa di Jagannatha Misra per avere il darsana del piccolo Nimai. Trascorso qualche tempo, quando Śrīman Mahaprabhu inaugurò il suo harinamasankirtana, Sadananda era tra coloro che eseguivano il kirtana nel gruppo di Mahaprabhu e fu sopraffatto dalla beatitudine trascendentale.

### La residenza di Śrī Vrindavana dasa Thakura

Modadrumadvipa è il luogo dell'apparizione di Śrī Vrindavana dasa Thakura, l'autore del Śrī Caitanya-bhagavata, egli non è differente da Śrī Krsna-dvaipayana Vedavyasa. Sua madre era Śrī Narayanidevi, la nipote dell'associato di Mahaprabhu, Śrīvasa Pandita. Quando era piccola, la bambina accettò amorevolmente i resti del maha-prasada di Śrī Caitanya Mahaprabhu, il quale nutriva molto affetto per lei. A tempo debito, Narayani-devi si sposò con un brahmana di questo luogo e in seguito Śrīla Bhaktisiddhanta Sarasvati Thakura eresse la Śrī Modadruma Gaudiya Matha. Śrī

Gaura-Nityananda e Śrī Jagannatha, le divinità servite da Vrindavana dasa Thakura, sono qui tutt'oggi venerate.

# La casa del padre di Śrī Malini-devi e la residenza di Śrī Vasudeva Datta

La casa del padre di Śrī Malini-devi, la moglie di Śrīvasa Pandita, era vicino alla casa di Śrīla Vrindavana dasa Thakura. La residenza di Śrī Saranga e Murari, entrambi associati di Śrīman Mahaprabhu, si trova nelle vicinanze. Dopo che Mahaprabhu prese il sannyasa e lasciò Navadvipa, i Suoi associati, a causa di tale separazione, non furono in grado di rimanere a Navadvipa e si trasferirono qui a compiere il bhajana. Śrī Madana-Gopala, la divinità di Śrī Vasudeva Datta Thakura, il fratello minore di Śrī Mukunda Datta Thakura di Cattagrama, è adorata ancora oggi.

Śrī Vasudeva Datta Thakura era un associato di Mahaprabhu, egli spendeva generosamente tutto ciò che aveva al servizio del Signore Supremo, senza accantonare nulla per il futuro. Era un devoto elevato e Mahaprabhu lo lodò affermando: "Il Mio corpo è proprietà esclusiva di Vasudeva, egli ne può disporre come vuole," ribadendolo tre volte.

Śrī Yadunandana Acarya, il maestro spirituale iniziatore di Śrīla Raghunatha dasa Gosvami, era un discepolo di Śrī Vasudeva Datta Thakura. Una volta, Vasudeva Datta formulò una richiesta a Śrī Mahaprabhu: "Lascia che accetti su di me i peccati di tutti gli esseri viventi del mondo. Soffrirò per i loro peccati nascita dopo nascita. Così potrai rimuovere la loro schiavitù materiale e liberarli."

Śrī Vasudeva Datta offrì servizio a Visnu e ai Vaisnava con tale magnanimità che Śrīman Mahaprabhu incaricò Śrī Sivananda Sena come contabile (sarakhela) di Vasudeva Datta, per occuparsi accuratamente dei suoi beni e sovrintendere alle sue spese.

### La residenza di Śrī Sarangadeva Murari

Śrī Sarangadeva, un associato di Śrī Gaura, risiedeva qui a Mamagachi. Una volta, mentre Gaurasundara stava tornando a casa con Śrīvasa e Sarangadeva, dopo aver rimproverato Devanda Pandita, si rivolse a Sarangadeva chiedendogli: "Sārangadeva, perché non accetti un discepolo? Dev'essere arduo per te fare tutto il lavoro nell'ashrama, servire le divinità e poi unirti a Me durante il sankirtana."

Sarangadeva rispose: "Non riesco a trovare un discepolo qualificato, quindi non accetto nessuno." *Mahaprabhu* gli disse: "Chiunque accetterai come discepolo diventerà qualificato."

Sarangadeva accondiscese. "Accetterò come discepolo la prima persona che incontrerò domani." Poi, rivolto i suoi omaggi al Signore, tornò al suo asrama. Il mattino dopo Sarangadeva si alzò e andò a fare il bagno nel Gange. Lì vide il cadavere di un ragazzo che galleggiava nell'acqua.



Ricordando l'ordine di *Mahaprabhu*, *Sarangadeva* portò il corpo del ragazzo sulla sponda del fiume e recitò il *diksa-mantra* nel suo orecchio.

Sorprendentemente,

sussurrando il *mantra* nell'orecchio del ragazzo,



egli tornò in vita. Dopo aver offerto prostrati omaggi ai piedi di  $Śr\bar{\imath}$  Sarangadeva disse: "Ieri, in occasione della sacra cerimonia del filo sacro, sono stato morso da un velenoso serpente nero e non ho più coscienza di cosa sia successo dopo."

Quando i genitori, vari parenti e amici del ragazzo, vennero a conoscenza che era vivo, giunsero qui alla casa di Śrī Sarangadeva. Abbracciarono il ragazzo e riepilogarono l'accaduto: "Quando sei stato morso da quel serpente, nessun rimedio ha potuto salvarti, e dato che il corpo di una persona morta a causa del morso di serpente non può essere bruciato, ti abbiamo affidato al Gange, ma per la misericordia di Śrī Sarangadeva ora sei tornato in vita." Volevano che Murari il ragazzo, tornasse a casa con loro ma lui non volle. Il ragazzo, che in seguito divenne noto come Śrī Murari Thakura, promise con fermezza di dedicare tutta la sua vita al servizio di Śrī Sarangadeva.

Presso la residenza di *Sarangadeva* c'era un bellissimo ed enorme albero *bakula* che ancora oggi sebbene completamente cavo, è testimonianza di questo evento.

# Vaikunthapura

Questo villaggio, situato al confine nord-occidentale di *Modadrumadvipa*, è il luogo a *Navadvipa-dhama* in cui  $\acute{S}r\bar{\imath}$  *Narayana* è adorato eternamente, insieme alle Sue tre potenze:  $\acute{S}r\bar{\imath}$ , *Bhu* e *Lila*. Il riflesso dei raggi che emanano da questa terra

trascendentale sono chiamati *Brahman*. Solo chi ha una visione trascendentale può avere il *darsana* di questa dimora.

Una volta, *Narada Rsi* si recò a *Vaikuntha*, ma non riuscì a trovare Śrī *Laksmi-Narayana*. Domandò ai loro associati dove fossero ed essi gli risposero che *Laksmi-Narayana* erano andati a *Navadvipa-dhama*, sulla Terra, così *Narada* raggiunse questo luogo ed ebbe il loro *darsana*. Soddisfatto di *Narada Rsi*, Śrī *Narayana* gli mostrò la Sua forma di Śrī *Gauranga*. Il luogo in cui *Narada* incontrò Śrī *Narayana* divenne noto come *Vaikunthapura*.

C'è un'altra storia confidenziale che riguarda questo luogo. Per qualche tempo Śrī Ramanuja Acarya si stabilì presso Śrīksetra Jagannatha Puri per compiere servizio a Śrī Jagannatha. Un giorno Jagannatha gli ordinò misericordiosamente di recarsi a Śrī Navadvipa-dhama per ricevere il darsana di quel luogo.

"Tra un pò di tempo, apparirò in quella terra con la forma di Śrī Gauranga e distribuirò krsna-prema alla gente comune attraverso il krsna-nāma-sankirtana. Lascia i tuoi discepoli qui a Puri e raggiungi Navadvipa da solo. Essa è un milione di volte superiore a Śrī Rangam. Dopo aver ricevuto il darsana di Navadvipa dovresti tornare a Kurmacala, la tua residenza." Śrī Ramanuja venne qui su ordine di Śrī Jagannathadeva e incontrò il Signore Vaikunthesvara

l'aspetto con di Gauranga. Contemplare Śrī Gauracandra fu così sorprendente che colmo di gioia, Ramanuja Acarya dichiarò: lascerò mai Navadvipa-dhama per andare altrove. Resterò qui per assistere ai Tuoi passatempi." Śrī Gaurasundara gli disse: "Il desiderio si realizzerà, nascerai qui al momento dei Miei passatempi." e poi scomparve.



Per desiderio del Signore, Ramanuja Acarya tornò nell'India meridionale dove iniziò a predicare la devozione nel sentimento di servizio (dasva-bhakti). Con la sua filosofia. definita visistadvaitavada, sconfisse l'advaitavada impersonale di Śrī Sankaracarya avvalendosi delle evidenze donate dalle scritture e da un'acuta logica. È universalmente riconosciuto come il fondatore della Śrī sampradaya, che è una delle quattro sampradaye Vaisnava autentiche nel Kali-yuga. Egli ci ha donato vari testi di letteratura spirituale che scrisse, come il commento al Vedanta-sutra noto come Śrī bhasya, e altri libri molto famosi.

Nel periodo dell'avvento di *Mahaprabhu*, *Ramanuja* nacque in una famiglia di *brahmana*. Il suo nome era Śrī Ananta e partecipò alla cerimonia di matrimonio di Śrī Nimai Pandita e Śrī Laksmipriya.

### Mahatpura

Mahatpura corrisponde a Kamyavana di Vraja-mandala. Durante l'esilio nella foresta, Draupadi, Yudhisthira e gli altri Pandava arrivarono nel villaggio di Ekacakra. Maharaja Yudhisthira fu allietato dalla bellezza del borgo e dintorni. Una notte in sogno ricevette il darsana di Śrī Baladeva Prabhu, che gli diede l'opportunità di contemplare l'affascinante forma di Śrī Nitvananda Prabhu, il quale, parlandogli della prossima apparizione dell'arrivo dell'incarnazione di Śrī Gauranga, gli ordinò di raggiungere la vicina Navadvipa-dhama. I Pandava giunsero in questo luogo vicino a Mavapura, sulla riva del Gange, e adorarono Śrī Gaurasundara che compiaciuto apparve davanti a loro e gli descrisse le glorie del Santo Nome del Signore e dei Suoi prossimi passatempi. Śrī Yudhisthira Maharaja, i fratelli e sua moglie furono inebriati dal gaura-prema e iniziarono a danzare. Il luogo dove hanno avuto l'opportunità di contemplare Śrī Mahaprabhu è diventato famoso come Mahatpura. Cinque alberi banyani una volta si ergevano qui su una collinetta di nome Yudhisthira-vedi, ma ora sono scomparsi.

Śrī Madhvacarya e i suoi discepoli rimasero qui per lungo tempo e ottennero la misericordia di Śrīman Mahaprabhu. Nel Kali-yuga Madhvacarya è riconosciuto come il principale acarya della Śrī Brahma sampradaya, una delle quattro catene discipliche e scuole filosofiche Vaisnava autentiche. Questa sampradaya discende da Brahma a Narada e poi a Vyasa, che è discepolo di Narada e maestro spirituale di Śrī Madhvacarya. La Madhva sampradaya prende il nome da lui.

Śrī Madhvacarva è colui che propose la concezione dvaitavada. Secondo questa filosofia esistono cinque tipi di differenze eterne (bheda): (1) la differenza tra Brahman e l'essere vivente (jiva), (2) la differenza tra jiva e jiva, (3) la differenza tra jiva e jada (materia inerte), (4) la differenza tra jada e jada ossia la materia grossolana e quella sottile e (5) la differenza tra Brahman e jada. Krsna è il Supremo Brahman, e possiede ogni potenza (sarva-saktiman). Le jive sono le Sue particelle infinitesimali e se ne distinguono di due tipi: condizionate e liberate. La Bhagavad-bhakti, la devozione al Signore, è il metodo o pratica principale (sadhana). Inoltre, Krsna è la Persona Suprema, e la jiva è costitutivamente Sua eterna servitrice. Sotto la stella di questi assiomi filosofici, Śrī Madhavendra Puripada, il germoglio dell'albero dei desideri di prema, e i suoi discepoli, Isvara Puripada, Advaita Acarva, Pundarika Vidyanidhi, Paramananda Puri e altri illustri associati di Mahaprabhu, nacquero in questo lignaggio. Śrīman Mahaprabhu accettò l'iniziazione Vaisnava da Śrī Isvara Puripada e, pertanto, questo lignaggio si chiama Śrī Brahma-Madhva-Gaudiya-Vaisnava sampradaya.

Qui Śrī Madhvacarya adorò Śrī Gaurasundara per qualche tempo, e in questo luogo ebbe il darsana della splendente forma dorata di Sacinandana Gaurahari, che istruì Madhvacarya dicendogli: "Tu sei il Mio eterno servitore. Molto presto apparirò a Navadvipa-dhama. Accetterò l'iniziazione nel tuo lignaggio e distribuirò la pura prema-

bhakti e il Santo Nome in tutto il mondo. Ora devi viaggiare per tutta l'India avvalendoti delle evidenze delle scritture, e con una logica acuta confutare il *Buddhismo* non-*vedico* predicato da Śrī Sankaracarya. La forma di *Bhagavan* esiste eternamente e la sostanza di cui è composto sono eternità, conoscenza e beatitudine. Questo *Brahman* Supremo è la sorgente di tutte le qualità trascendentali. L'essere vivente non può mai diventare il Supremo *Brahman* poiché uno è infinito e l'altro è infinitesimale. La relazione che li lega è quella di maestro e servitore, predica questa verità ovunque, ma non rivelare il segreto dei Miei passatempi."

In quel mentre, *Gaurahari* scomparve. Da allora in poi, *Śrī Madhvacarya*, accettò le sue istruzioni, viaggiò molto sconfiggendo l'impersonalismo (*mayavada*) e promuovendo il diffondersi della *bhakti*.

# Nono Capitolo

### Śrī Rudradvipa

Rudradvipa si estende nei villaggi noti col nome Radupura, Sankarapura, Rudrapada, Nidaya-ghata e Tota. Qui Jagad-guru Śrīla Bhaktisiddhanta Sarasvati Thakura fondò la Śrī Rudradvipa Gaudiya Matha. Śrī Rudradeva (il Signore Siva) sapeva che l'avatara dorato Gaurahari sarebbe apparso a Nadiya per distribuire il Santo Nome e l'amore per Dio, così giunse qui con i suoi associati prima dell'apparizione di Mahaprabhu. Egli cominciò a cantare il nome di Gaura e a danzare, tanto che gli esseri celesti lo coprirono di fiori. Quando Śrī Gaurasundara vide l'estasi del kirtana di Rudradeva, apparve innanzi a lui e gli parlò della Sua prossima discesa nel Kali-yuga e poi scomparve.

Le persone istruite dicono che *Nila-lohita* e gli altri dieci *Rudra* adorano *Gauracandra* in questo luogo, perciò quest'area prende il nome di *Rudradvipa*. *Kailasa-dhama* (la dimora del Signore *Siva*) è semplicemente il fulgore di *Rudradvipa*. Abbandonando il sentiero dell'impersonalismo, che si oppone al servizio devozionale, *Astavakra*, *Dattatreya* e altri saggi adorano *Bhagavan* e conseguono la *bhakti*.

Anche Sankaracarya venne qui, ma Rudradeva non gli permise di predicare l'impersonalismo a Śrī Navadvipa-mandala, così andò altrove. L'acarya della suddhadvaita, Śrī Visnusvami, fu oggetto della misericordia di Rudradeva e manifestò la Rudra Vaisnava sampradaya nel Kali-yuga. In questo luogo Mahaprabhu donò la Sua misericordia a Śrīla Śrīdhara Svami, il cui commento allo Śrīmad-Bhagavatam, noto come Bhavarthapapaka, era molto venerato da Mahaprabhu. Per un certo periodo di tempo Rudradvipa fu situata sulla riva occidentale del Gange. Quando Jiva Gosvami eseguì il dhama-parikrama, quest'isola si estese sia sulle rive orientali, sia su quelle occidentali del Gange e ai tempi di Śrīnivasa

Acarya era situata sulla sponda orientale. Oggigiorno parte di Rudradvipa si trova ancora sulla riva occidentale.

### Bilvapaksa

Popolarmente *Bilvapaksa* è nota con il nome di *Bela Pokhariya*, equivale a *Baelvana* di *Vraja*. I rispettabili *brahmana* del luogo erano soliti adorare *Mahadeva* con foglie di *bilva* (*bael*); quindi divenne noto come *Bilvapaksa* o *Bela Pokhariya*.

Śrī Nimbaditya Acarya era uno di quei brahmana, e fu il dotto fondatore acarya della Śrī Catuhsana sampradaya, una delle autentiche sampradaya vaisnava nel Kali-yuga. La sua scuola filosofica è conosciuta come Dvaitadvaita Secondo la sua linea di pensiero. l'entità vivente la materia inerte sono contemporaneamente uguali e differenti da Brahman. Dalla prospettiva della sostanza trascendentale (vastu), non c'è differenza tra l'essere vivente e *Brahman*, ma l'entità vivente è una particella infinitesimale soggetta all'ignoranza e all'illusione, e la sua natura intrinseca è quella di servitrice del Signore Supremo indipendente. Brahman è completo, eterno, colmo di conoscenza e beatitudine; possiede tutte le potenze, è il padrone dell'entità vivente e della materia inerte. Poiché il mondo materiale ha origine dalla potenza di Bhagavan, è simultaneamente diverso e uguale al Brahman.

Sanaka e gli altri tre Kumara adorarono Śrī Gaura in questo luogo. Grazie ad essi gli trasmisero la loro pura conoscenza e potenza spirituale, Śrī Nimbaditya Acarya predicò la pura devozione (bhedabheda-tattva). Vi sono quattro principali sampradaye Vaisnava, e ognuna ha un proprio fondatore, ossia Śrī (Laksmi), Brahma, Rudra e Sanat Kumara. Nel Kali-yuga, Śrī accettò Ramanuja come fondatore-acarya, Brahma accettò Madhvacarya, Rudra accettò Visnusvami e Sanat Kumara accettò Nimbaditya. Tutti e quattro confutarono l'impersonalismo di Śrī Sankara e propagarono la bhakti ponendone in rilievo particolari aspetti.

In questo luogo Śrī Nimbaditya Acarya fece l'adorazione a Radha e Krsna e ricevette il loro darsana nella Loro forma di Śrī Gaurasundara. Egli nacque durante i passatempi di Mahāprabhu e il suo nome era Digvijayi Kesava Kasmiri. Mahāprabhu con misericordia corresse alcune sue concezioni e lo istruì a compiere il bhajana di Radha-Krsna.

### Bharadvaja-tila o Bharui-danga

Bharadvaja-tila si estende a nord-ovest di Ganga-nagara. Quando Śrīnivasa compì il parikrama di Navadvipa-dhama, Bharadvaja-tila era una prospera città situata su una collina (tila). Bharadvaja-tila è anche popolarmente nota come Bharui-danga. Mentre visitava diversi luoghi santi, Bharadvaja Rsi venne qui da Prayaga e adorò Śrī Gaurahari a Cakrahrda o Cakadaha, sulla riva del Gange. Bharadvaja Rsi era un discepolo del poeta Valmiki ed era molto potente. Nel periodo di esilio nella foresta, Ramacandra giunse al suo asrama insieme a Sita e Laksmana. Bharadvaja Rsi aveva la facoltà dell'onniscienza e sapeva dove Śrī Mahaprabhu avrebbe compiuto i Suoi passatempi; perciò giunse a Navadvipa-dhama.

### Nidaya-ghata

Questa gradinata di accesso al fiume (ghāta) è situata sulla riva orientale del Gange. Śrī Gaura informò solo alcuni devoti, quali Gadadhara Pandita e Candrasekhara Acarya, della sua intenzione di accettare il sannyasa, non rivelò tale proposito nemmeno in famiglia. Una sera, mentre Gaurasundara si aggirava per tutti i quartieri di Navadvipa e amorevolmente incontrava devoti e abitanti, Śrīdhara gli diede un lauki (zucca verde); i pastori gli diedero del latte, qualcuno della polpa di sandalo e qualcun altro una ghirlanda di fiori. In questo modo essi onorarono Gaurasundara che in seguito tornò a casa con il latte e la zucca che consegnò a Madre Saci chiedendogli di preparare la lakalaki (lauki cucinato nel latte con lo zucchero). La preparazione fu poi offerta alla Salagrama di

Bhagavan e distribuita a tutti. Mahaprabhu amava molto questa preparazione. Quella notte Gaurasundara trascorse un pò di tempo con Visnupriya poiché era molto che non accadeva; lei rideva affettuosamente e parlandole dolcemente le decorò i capelli. Visnupriya iniziò a interrogarsi preoccupata del suo stran modo di comportarsi. Il giorno prima, bagnandosi nel Gange, aveva perso l'orecchino del naso ricevuto il giorno del matrimonio. Sapeva che questa perdita era molto infausta e ora, mentre si ricordava dell'incidente, tremava e il suo timore aumentava.

Con l'aiuto di *Yogamaya*, *Mahaprabhu* cullò *Visnupriya* in un sonno profondo. Poi con distaccato e cuore forte, posò un'ultimo sguardo su *Visnupriya*, ma non riuscì a trattenere le lacrime. Śrī Sacidevi stava accanto alla porta come una statua di legno, quasi inerte per i sentimenti di separazione da Lui e non aveva nemmeno la forza di piangere. *Gaurasundara* offrì omaggi a Sua madre, la guardò in silenzio, incapace di parlare, e lasciò la casa. In quella notte invernale balzò nelle acque turbolente del *Gange*, proprio in questo *ghāta*; attraversò il fiume e andò a *Kantaka-nagari* (*Katava*) dove accettò l'ordine di rinuncia da Śrī Kesava Bharati. Quindi, passando da *Santipura*, si recò a *Jagannatha Puri*.

Con un'azione crudele (*nirdaya*) lasciò la madre vedova e la giovane moglie e attraversò il *Gange* in questo *ghāta*. Da quel momento in poi questo punto divenne noto come *Nidaya-ghata*.

# Terza Parte

#### Śrī Gauda-mandala

## I luoghi di pellegrinaggio *Gaudiya Vaisnava* più importanti nell'area di *Śrī Gauda-mandala*

Il Signore Supremo stesso, *Vrajendra-nandana Śrī Krsna*, apparve poco più di cinquecento anni fa come *Śrī Sacinandana Gaurahari* a *Mayapura-dhama*, nell'antica terra di *Gauda (Bengala)*. Egli apparve principalmente per soddisfare tre Suoi intimi desideri e distribuire *krsna-prema* attraverso l'*harinama-sankirtana*. Così anche gli associati di *Krsna* a *Vraja* apparvero in vari luoghi di *Gauda-mandala*. Il luogo dell'apparizione di *Bhagavan* è adorabile e allo stesso modo lo sono i luoghi dove appaiono i Suoi associati. I loro luoghi di residenza e *bhajana* sono estremamente puri e adorabili e conferiscono ogni buon auspicio ai devoti e ad ogni altro essere vivente. I *Vaisnava* visitano con entusiasmo questi luoghi, chiamati anche *sripata*. In questa terza parte verranno descritti alcuni dei luoghi di pellegrinaggio più di rilievo nell'area di *Śrī Gauda-mandala*.

#### Ambika-Kalana

Ambika-kalana si trova sulla riva del Gange, vicino a Śrī Navadvipa-dhama. Santipura, dove risiedeva Śrī Advaita Acarya, è dall'altra parte del Gange rispetto ad Ambika-kalana. Molti devoti hanno vissuto qui, tra cui Śrī Gauridasa Pandita, suo fratello maggiore Suryadasa Sarakhela, Śrī Hrdaya-caitanya (il guru di Śrī Syamananda Prabhu), Paramananda e Krsnadasa Sarakhela.

#### Śrī Gauridasa Pandita

Gauridasa era uno dei dodici pastorelli del ramo di Nityananda e dell'albero di Caitanya. (Una bella descrizione dell'albero di Caitanya e dei suoi rami si trova nella Śrī Caitanya-caritamrta, Adi-

*lila*, capitoli 9-10). Nei passatempi di *Krsna* era *Subala Sakha*. Inizialmente visse a *Saligrama* e in seguito si trasferì ad *Ambika-kalana*.

Il padre di Śrī Gauridasa Pandita era Śrī Kamsari Misra e sua madre Kamala-devi. Suo fratello maggiore era Śrī Suryadasa Sarakhela, le cui due figlie, Śrī Vasudha e Śrī Jahnava-devi, si sposarono con Śrī Nityananda Prabhu. Il suo discepolo Śrī Hrdaya-caitanya, divenne maestro spirituale del famoso Syamananda Prabhu.



In un'occasione Mahaprabhu e Nityananda Prabhu salirono su una barca e remarono lungo il fiume dal villaggio di Harinadi fino ad Ambika-Kalana, giungendo al bhajana-kuti di Gauridasa, il quale sedeva sotto un vicino albero di tamarindo. Vedendo i due Signori dopo molto tempo, Śrī Gauridasa chiese loro ripetutamente di stabilirsi nella sua casa. Śrīman Mahaprabhu modellò delle divinità di Se stesso e di Nityananda Prabhu scolpendole nel legno dell'albero di neem e le donò a Gauridasa, che prese la consuetudine di parlare con esse, di nutrirle e servirle amorevolmente. Queste stesse divinità sono ancora oggi presenti ad Ambika Kalana.

#### Balasagrama (Radhanagara)

Questa è la residenza di Śrī Minaketana Ramadasa che si trova a circa dieci miglia a est di Ramapura Hata. Minaketana Ramadasa era un premi-bhakta auto-realizzato, egli fa parte del ramo di Nityananda dell'albero di Caitanya. Fu tra gli invitati a partecipare al nama-sankirtana di ventiquattro ore nella casa di Śrī Krsnadasa Kaviraja; al suo arrivo tutti i Vaisnava presenti lo onorarono, ma il pujari, Gunarnava Misra, non lo salutò né parlò con lui. Dispiaciuto, Minaketana Ramadasa disse: "Ecco un secondo Romaharsana Suta." (Riferendosi a quando Romaharsana Suta non onorò Baladeva Prabhu, e poi perse la vita)

### Benapola

Benapola è nel distretto di Yasohara attualmente in Bangladesh, vicino al confine indiano. Qui Śrī Haridasa Thakura cantava 300.000 Santi Nomi ogni giorno.

### Śrī Haridasa Thakura

Ramacandra Khan, un malvagio e invidioso proprietario terriero, progettò di mandare la prostituta Laksahira da Haridasa Thakura per tentare di deviarlo dal suo bhajana. Quando lei si presentò, Lui semplicemente gli disse di aspettare di poter terminare il canto dell'Harinama, così Laksahira ascoltò il puro canto dei Santi Nomi di Haridasa Thakura per tre notti consecutive, con l'effetto che il suo cuore fu purificato. Alla fine cadde ai suoi piedi e in lacrime chiese il suo perdono e Haridasa lo concesse. In seguito a questo episodio lei diede in beneficenza tutto ciò che possedeva, inclusa la sua casa e ogni altra ricchezza. Umile e consapevole del valore della rinuncia, espresse il desiderio risoluto di adorare il Signore Supremo, e Haridasa Thakura la iniziò al Dharma Vaisnava. La istrì a eseguire il bhajana nel suo áshrama sulla riva del Gange, e poi egli andò altrove.



In breve tempo la ragazza divenne un asceta con grande senso della rinuncia e completamente assorta dal *bhajana*. Persone virtuose e grandi santi giungevano da lontano per incontrarla e porgergli omaggi.

Quando Śrī Haridasa Thakura risiedeva a Phuliya, i capi musulmani si opposero al canto del Santo Nome compiuto da Haridas che di nascita era musulmano e cercarono di ucciderlo perquotendolo in ventidue piazze. Dopo tante frustate e con il corpo ormai scarnificato, credendolo morto, lo gettarono nel Gange. Tuttavia con il semplice contatto dell'acqua del Gange, Haridas riportò il suo corpo alla condizione originale e tornò al suo ásrama dove continuò a cantare il Santo Nome. Ciò stupì moltissimo i governanti musulmani i quali lo accettarono come un santo musulmano (pira), e non ebbero più obiezioni sul fatto che cantasse il Santo Nome.

Śrīla Haridasa Thakura era solito visitare la corte reale di Hiranya dove viveva Govardhana Majumdara; egli provava molto affetto per il figlio di Govardhana, Śrī Raghunatha dasa. La sua pura associazione ebbe un notevole impatto sul ragazzo. Un giorno, alla corte, si svolse un grande dibattito circa le glorie del Santo Nome di

Bhagavan. Alcuni affermavano che il Santo Nome può concedere la liberazione, e altri che ciò era impossibile. Quando Haridasa giunse nella sala, tutti volevano sapere la sua opinione. La sua risposta fu disarmante e chiara: "Una semplice parvenza del Santo Nome (nama-abhasa) può garantire la liberazione, anche se non la si desidera. Quando invece si pronuncia puramente il nome di Krsna (suddha-nama) esso concede krsna-prema, il sentimento d'amore per Radha e Krsna che è ben oltre la liberazione." Queste parole irritarono uno dei brahmana presenti che disse ad Haridasa Thakura: "Se una persona non può ottenere la liberazione cantando l'harinama, allora il tuo naso cadrà! E se è veramente possibile raggiungere la liberazione cantando il Santo Nome, allora che cada il mio naso." Ne seguì un tumulto e tutti i presenti si alzarono in piedi. Śrīla Haridasa Thakura lasciò l'assemblea intristito. Il brahmana offensivo fu espulso dall'assemblea reale e sorprendentemente, in

pochi giorni, contrasse la lebbra e il suo naso cadde davvero.

La vita di *Haridasa Thakura* è costellata di molti altri meravigliosi passatempi; egli è considerato una forma combinata di *Brahma* e *Prahlada Maharaja*. Alla fine della sua vita, giunse a *Puri* per essere vicino a *Śrī Caitanya Mahàprabhu*, il quale gli costruì una capanna a *Siddha-bakula* dove poteva pacificamente eseguire il *bhajana*. *Śrī Rupa* e *Śrī Sanatana Gosvami* vivevano con lui a *Jagannatha Puri*.



Quando *Haridasa Thakura* lasciò il corpo, *Śrīman Mahaprabhu* e i Suoi associati si recarono sul luogo e *Mahaprabhu* lo pose nel *samadhi* con le Sue stesse mani e poi celebrò la festa della scomparsa con i devoti.

#### Budhana

Budhana, il luogo di nascita di Śrī Haridasa Thakura, si trova a Satkhira del distretto di Khulna ora in Bangladesh. Haridasa Thakura in seguito si trasferì a Phuliya vicino a Santipura dove oltre a svolgere il bhajana aveva occasione di visitare Advaita Acarya che risiedeva proprio a Santipura.

#### Budhui-Pada

In questa area viveva *Hemalata-devi*, la figlia maggiore di Śrīnivasa *Acarya*, sposata con Śrī *Gopijana-vallabha*, figlio di Śrī *Ramakisana Cattaraja*, e vi risiedeva anche *Yadunandana dasa*, un discepolo di *Hemalata-devi. Yadunandana* tradusse molti testi di letteratura *Vaisnava. Budhui-pada* è ora immersa nelle acque di *Ganga* e i suoi abitanti si sono trasferiti a *Naiyalisa-pada*.

#### Budhuri

Questo luogo è anche chiamato *Teliya-budhuri* ed è il luogo di residenza e *bhajana* (*sripata*) di Śrī *Ramacandra Kaviraja* e *Govinda Kaviraja*.

#### Cakadaha

Situata nel distretto di *Nadiya*, *Cakadaha* è la residenza di *Śrī Mahesa Pandita*, il quale nell'albero di *Caitanya* era uno dei dodici pastorelli del ramo di *Nityananda*. Nei passatempi di *Krsna* a *Vraja* era il pastorello *Udara Gopala*. In questo luogo *Śrī Pradyumna* uccise *Sambarasura*, e quindi è anche chiamato *Pradyumna-nagara*.

#### Cakundi

Cakundi si trova tre miglia a nord di Agradvipa, nel distretto di Nadiya, ed è nota perché è la città natale di Śrīnivasa Acarya, e sito del suo samadhi.

# Śrīnivasa Acarya

Nacque nel 1441 dell'era saka nel giorno di Vaisakhipurnima ovvero il giorno della luna piena di aprile-maggio, del 1519 calendario romano Suo padre era un Radhiya Śrī brahmana chiamato Caitanya dasa. Śrīnivasa Acarya era il migliore tra gli illustri precettori spirituali del Vaisnava-vedanta della Vaisnava letteratura Egli ghirlanda di compose una



canzoni sui grandi Vaisnava. Śrī Acarya Prabhu contribuì in modo significativo alla predica del Gaudiya Vaisnava-dharma ed è considerato una seconda manifestazione di Śrīman Mahaprabhu. Il suo maestro spirituale fu il venerato Śrī Gopala Bhatta Gosvami; egli studiò la filosofia Vaisnava e la letteratura devozionale avvalendosi della guida di Śrī Jiva Gosvami. Śrī Acarya Prabhu è considerato il fondatore di uno speciale stile di kirtana definito manoharasahisvara.

### Candapada

Questa città, localizzata a otto miglia a nord-est della stazione di *Mursidabad*, è dove nacque Śrī Subuddhi Raya. Una volta, il governatore musulmano del Bengala fu sollecitato dalla moglie a gettare l'acqua dal suo bicchiere sul volto di Śrī Subuddhi Raya e ciò in base ai criteri seguiti per Subuddhi Raya era come aver perduto il proprio lignaggio. Certi brahmana gli consigliarono di purificarsi bevendo ghee bollente e così rinunciare alla propria vita, ma Subuddhi Raya, si era arreso a Mahaprabhu, che lo istruì a cantare il Santo Nome. In seguito Subuddhi Raya andò a Mathura-

*Vrindavana* dove rimase a cantare l'*harinama* e divenne un santo molto elevato.

### Candapura

Candapura, un villaggio di Saptagrama, è la residenza di Śrī Yadunandana Acarya, il maestro spirituale di Śrīla Raghunatha dasa Gosvami e caro amico di Śrīla Haridasa Thakura. Grazie alla sua associazione, Raghunatha dasa Gosvami raggiunse i piedi di loto di Nityananda Prabhu e di Śrī Gauracandra.

### Catigrama

Questo villaggio si trova nel distretto di *Cattagrama* ed è il luogo di nascita di alcuni intimi associati di *Śrīman Mahaprabhu*, come *Pundarika Vidyanidhi*, *Śrī Caitanya Vallabha*, *Śrī Vasudeva Datta* e *Mukunda Datta*.

### Śrī Pundarika Vidyanidhi

Pundarika Vidyanidhi, che nei vraja-lila era Vrsabhanu Maharaja, nacque in una famiglia di brahmana. Suo padre era Śrī Ranesvara Brahmacari e sua madre Śrī Ganga-devi. Egli era un alto funzionario governativo (zamindar) incaricato degli affitti di terreni e delle rendite di Candrasala; inoltre possedeva anche una residenza e delle proprietà a Navadvipa. Pundarika Vidyanidhi era un discepolo dell'illustre Śrī Madhavendra Puri; egli era legato a un'amicizia profonda con Śrī Madhava Misra, il padre di Śrī Gadadhara Pandita, e con Śrī Svarupa Damodara. Pundarika era come un saggio consigliere reale (rajarsi) e sebbene fosse impegnato nei compiti di uno zamindar e possedesse una vasta ricchezza, era un devoto molto elevato del Signore. Śrīman Mahaprabhu si rivolgeva a lui come a un padre (bapa), oppure lo chiamava 'Premanidhi', l'oceano di prema.



Una volta Mahaprabhu mandò Gadadhara Pandita a visitare Pundarika Vidyanidhi, ma egli, dopo aver visto il suo ricco stile di vita che sembrava volto alla gratificazione dei sensi desiderò tornare da Mahāprabhu. Mahaprabhu lo mandò di nuovo da Pundarika Vidyanidhi, questa volta con Śrī Mukunda. Quando Pundarika Vidvanidhi sentì Mukunda recitare il verso 'aho baki yam ...' dallo Śrīmad-Bhagavatam

(3-2-23), fu immediatamente rapito dall'estasi. Rotolò a terra, lacerando i suoi vestiti regali e si coprì di polvere. Era completamente inconsapevole del proprio corpo e alla fine cadde privo di sensi. Questo episodio lasciò un'impressione profonda in *Gadadhara Pandita* e in seguito accettò l'iniziazione *Vaisnava* da lui. Un giorno, a *Puri*, quando *Pundarika Vidyanidhi* si recò a ricevere il *darsana* di *Jagannatha*, notò che il Signore indossava un vestito nuovo, ancora irrigidito dall'amido, cosa che *Pundarika Vidyanidhi* considerava impuro, di conseguenza la sua mente divenne critica verso il sacerdote che serviva il Signore *Jagannatha*.

Quella notte sia *Jagannatha* che *Baladeva* gli comparirono in sogno; lo afferrarono e ridendo gli schiaffeggiavano le guance. Il mattino dopo, *Pundarika Vidyanidhi* vide le sue guance gonfie. Comprendendo che aveva ricevuto la grande misericordia del Signore *Jagannatha*, pianse lacrime di giubilo trascendentale. "Oh! Guarda come Śrī *Jagannatha* e *Baladeva* sono misericordiosi, hanno ravvisato un errore nel loro caro amico e proprio come veri amici lo hanno corretto." [Vedi anche '*Mekhala*']

#### Śrī Mukunda Datta

Mukunda Datta, il fratello minore di Vasudeva Datta, era compagno di studi di Mahaprabhu, egli aveva il dono di una eccezionale voce melodica. Nei vraja-lila era Madhukantha Sakha. Visse inizialmente a Cattasala nel distretto di Cattagrama, ma in seguito si stabilì a Navadvipa. Dopo che Śrīman Mahaprabhu accettò il sannyasa, Mukunda Datta si trasferì a Kancadapada. Una volta Mahaprabhu lo ammonì, chiamandolo 'khada jathiya beta', e non volle concedergli prema. In seguito tramite Śrīvasa Pandita, mandò un messaggio a Mukunda il quale chiese a Mahaprabhu di poter avere nuovamente il suo darsana e Mahaprabhu rispose che lo avrebbe concesso dopo dieci milioni di nascite. Quando gli venne riferito, Mukunda cominciò a danzare e gridò: "Ora, è certo che raggiungerò il Signore tra dieci milioni di nascite!" Śrīman Mahaprabhu fu informato della reazione di Mukunda, che rivelò profondi sentimenti d'amore, e il Suo cuore si sciolse. Chiamò Mukunda e gli concesse Sua misericordia immediatamente. Mukunda Datta ebbe l'opportunità di rimanere accanto a Mahāprabhu nei kirtana a Śrīvasa-angana, durante l'iniziazione al sannyasa e nel corso della Sua permanenza a Nilacala (Puri-dhāma).

### Chatrabhoga

Chatrabhoga si trova a quattro miglia a sud della stazione ferroviaria di Jayanagara-Majilapura a Thana Mathurapura, Caubisaparagana. Ai tempi di Śrī Mahaprabhu, il Gange si divise in centinaia di ramificazioni e si riversava nell'oceano a Chatrabhoga. Quando Mahàprabhu si diresse verso Puri percorse questa strada. Jagad-guru Śrīla Bhaktisiddhanta Sarasvati Thakura ha eretto un tempio con le impronte di Mahaprabhu (pada-pitha). Nelle vicinanze si può visitare Cakra-tirtha e anche il famoso tirtha chiamato Ambulinga.

#### Chunchura

Presso Pancanana-tala, nel mercato Kamarapada di Chunchura, vi è la divinità di Śrī Syamasundara appartenuta alla famiglia di Śrī Raghunatha dasa Gosvami. Quando i musulmani causarono disturbo a Saptagrama, il padre di Ragunatha dasa, Śrī Govardhana Majumadara protesse Śrī Syamasundara nascondendolo in questo luogo; e da allora la divinità ha sempre risieduto qui. Śrīmad Bhakti Prajnana Kesava Gosvāmi Mahārāja fondò la Śrī Uddharana Gaudiya Matha in un antico thakura-badi presso Caumatha di

Chunchura (ossia un apposito locale dove in una casa vive la divinità, e offre darsana SHO caratteristica è che non necessariamente si esegue l'adorazione di tutte le regole applicate in una matha). Le divinità di Śrī Gaura-Nitvananda che erano precedentemente state venerate da Śrīvasa Pandita a Kumarahatta (Halisahara) sono state trasferite in questa matha a Chunchura e sono oggi ancora venerate.



#### Danihata o Daihata

Il villaggio di *Danihata* si trova a due miglia dalla stazione di *Daihata* sulla linea ferroviaria *Baindila-Badaharava*. Il *sripata* di *Mukunda Ghosa*, fratello di *Vasudeva Ghosa*, si trova qui. La divinità che adorava, Śrī Rasika-raya, è presente qui. Questo è anche il luogo dello *sripata* di Śrī Vamsi-vadanandana.

#### Śrī Vamsi-vadanananda

Nei krsna-lila Śrī Vamsi-vadanananda era il flauto (vamsi) di Śrī Krsna. La sua residenza è a Kuliya-pahatapura a Śrīdhama Navadvipa. Dopo che Mahaprabhu accettò l'ordine di rinuncia e partì per Puri, Vamsi-vadanananda fu incaricato a supervisionare al benessere di Madre Saci e Śrī Visnupriya-devi a Navadvipa. Stabilì una divinità di Śrī Gauranga con l'approvazione di Śrī Visnupriya-devi.

#### Denuda

Denuda è il luogo di nascita di Śrī Kesava Bharati, il sannyasa-guru di Mahaprabhu. Dopo che Śrī Kesava Bharati accettò l'ordine di rinuncia, istituì degli asrama, prima a Khadundi e poi a Katava, per eseguire il bhajana. Il suo samadhi è a Katava. In questo luogo Śrī Vandavana dasa Thakura compose il Caitanya-bhagavata e stabilì le divinità di Śrī Nitai-Gaura, Denuda era la casa di suo zio materno. Lo Śrīmad-Bhagavatam scritto a mano da Śrī Gadadhara Pandita, in cui Caitanya Mahaprabhu stesso scrisse i significati di certe parole, ed è stato qui conservato in modo sicuro fino ad oggi.

### Devagrama e Śrīla Visvanatha Cakravarti

Devagrama è il luogo di nascita di Śrīla Visvanatha Cakravarti Thakura si trova nel distretto di Mursidabada a Thana Sagaradighi. Śrī Visvanatha Cakravarti Thakura nacque a Devagrama nel 1576 dell'era Saka (1654 calendario romano). Il nome di suo padre era Śrī Rama-narayana Cakravarti. Śrī Visvanatha Cakravarti ricevette l'educazione primaria a Devagrama e studiò le Scritture devozionali a Saidabada. Il suo maestro spirituale iniziatore è stato Śrī Radha-Ramana Cakravarti e il suo parama-guru fu Śrī Krsna-carana Cakravarti, il padre di Radha-ramana Cakravarti. Śrī Krsna-carana era il figlio di Śrī Rama-krsna Acarya di Saidabada e il figlio adottivo di Ganga-narayana di Balucara. Krsna-carana risiedeva a

Saidabada, dove studiava i bhakti-sastra e dove in seguito insegnò a Śrīla Visvanatha Cakravarti Thakura. Durante questo periodo Cakravarti Thakura scrisse tre libri: Bhakti-rasamrta-sindhu-bindu, Ujjvala-nilamani-kirana e Bhagavatamrta-kana. Sebbene Cakravarti Thakura si sposò, non aveva alcun attaccamento alla vita familiare, e ben presto, rinunciando alla sua casa, andò a vivere a Vrindavana per fare il bhajana. Su ordine del suo maestro spirituale tornò dalla sua virtuosa moglie, ma trascorse solo una notte con lei pronunciando le parole nettaree dello Srimad-Bhagavatam e la mattina dopo tornò a Vrindavana. Cakravarti Thakura era conosciuto nell'assemblea degli studiosi come maha-mahopadhyaya, il più illustre dei grandi maestri, il timoniere e il gioiello tra tutti i Vaisnava. Era un profondo studioso, un grande filosofo, un eccelso poeta e un

eminente devoto, esperto nel gustare il *rasa*.

chiamato Visvanatha perché mostra il percorso della *bhakti* alle entità viventi dell'universo (visva), ed è chiamato Cakravarti perché risiede nel cerchio (cakra) della bhakti Si dice che la pioggia non sarebbe mai caduta dove si sedeva per scrivere i suoi commenti allo Śrīmad-Bhagavatam. divinità. Śrī La sua Gokulananda. ancora presente a Vrindavana. Śrī Visvanatha Cakravarti lasciò questo mondo sulle rive del Radha-kunda il



giorno di *Maghi-sukla-pancami*, il quinto giorno della luminosa quindicina del mese di *Magha* (gennaio-febbraio). Il suo *samadhi* è vicino al tempio Śrī Gokulananda a Vrindavana.

Alcuni dei suoi più autorevoli commentari e libri sono: commentario Sarartha-darsini allo Śrīmad-Bhagavatam, commento Sararthavarsini alla Gita, commentario Ananda-candrika all'Ujjvalanilamani, Bhaktisara-pradarsini del Śrī Bhakti-rasamrta-sindhu, Bhakti-harsini commento al Gopala-tapani, commento alla Brahmasamhita, commento di Mahati al Dana-keli-kaumudi, commento Sukhavartani all'Ananda-vrindavana-campu, commento Subodhini all'Alankara-kaustubha, commento al libro Hamsaduta, un commento sanscrito della Śrī Caitanya-caritmrta, un commento al Prema-bhakti-candrika, Śrī Krsna-bhavanamrta, Śrī Gauranga-lilamrta, Aisvarya-kadambini, Madhurya-kadambini, Stavamrta-lahari, Śrī Bhakti-rasamrta-sindhu-bindu, Śrī Ujjvala-nilamani-kirana, Bhagavatamrta-kana, Raga-vartma-candrika, Camatkara-candrika e Krsnada-gita-cintamani.

# Dhaka (Śrī Dhakesvari Pitha)

Dhaka è dove Śrī Viracandra Prabhu incontrò il Navab (il governatore musulmano), e gli chiese la pietra splendidamente scolpita situata sulla cima della torre della sua residenza reale. Il Navab gliela donò ed egli da quella pietra manifestò una bella divinità di Śrī Syamasundara. Viracandra Prabhu predicò la bhagavad-bhakti in tutta questa regione.

#### Dhaka-daksina

Śrī Jagannatha Misra, il padre di Śrīman Mahaprabhu, e suo padre, Śrī Upendra Misra, sono nati qui. Mahaprabhu lo frequentò per incontrare suo nonno paterno. Questo luogo è anche conosciuto come Gupta, o Vrindavana nascosta.

#### Dharenda Bahadura

Dharenda Bahadura è lo sripata di Śrī Syamananda Prabhu, e si trova nel distretto di Medinipura vicino alla stazione ferroviaria di Khadagapura. Śrī Syamananda Prabhu nacque qui nel 1455 Sakabda (1533 del calendario romano).

Śrī Syamananda Prabhu ebbe i natali nella dinastia Sadagopa. Il nome di suo padre era Śrī Krsna Mandala e il nome di sua madre Śrīmati Durika-devi. Molti dei suoi fratelli e sorelle maggiori morirono prima che nascesse. Pensando di scongiurare la sua morte, i genitori lo chiamavano Duhkhi (che significa 'triste' o 'sconsolato). Più avanti il suo nome divenne Krsna dasa, ma nell'infanzia lo chiamavano tutti Duhkhi Krsna dasa. In giovane età, su istruzione di suo padre, accettò l'iniziazione Vaisnava da Śrī Hrdaya Caitanya, un

discepolo di Gauridasa di Ambika-Pandita Svamananda Kalana. Prabhu dopo aver ricevuto il darsana di Gaudamandala, viaggiò in tutti i luoghi santi dell'India. Egli studiò le scritture devozionali avvalendosi della guida di Sri Jiva Gosvami a Vrindavana, e visse a Jadhu-mandala compiendo il sadhanabhajana. Una mattina mentre spazzava il vicino Rasa-mandala, trovò una cavigliera di Śrīmati Radhika. La presentò a Jiva Gosvami, che gli



disse di consegnarla personalmente ed esclusivamente a *Radhika*. Śrī Lalita e Śrī Visakha andarono da *Syamanda Prabhu* in cerca della cavigliera, ma comunicò loro che avrebbe restituito la cavigliera solo alla sua proprietaria. Inoltre disse: "Se viene qui l'allaccerò intorno alla caviglia con le mie mani." *Lalita* rispose: "Non hai vergogna? Sei un *babaji*, ma sei pronto a mettere questa cavigliera ai piedi di una giovane donna sposata!" *Syamananda Prabhu* era risoluto nel proprio intento, così alla fine fu deciso che poteva applicare la cavigliera ai piedi della proprietaria ma con gli occhi bendati. *Radhika* subito apparve davanti a lui con le Sue *sakhi*, e la vita di *Syamananda Prabhu* ebbe successo. Śrī Jiva Gosvami fu molto compiaciuto di lui e gli diede il nome 'Syamananda dasa', che significa: 'il servitore di *Syamasundara*, colui che dà piacere a *Syama* (*Radhika*).' La cavigliera gli fu poggiata sulla sua fronte, lasciando un segno del *tilaka* con la forma della cavigliera.

# Śrī Syamananda Prabhu

Viaggiò con *Narottama dasa Thakura* e Śrīnivasa in *Bengala*, portando con sé molti rari volumi di letteratura *Vaisnava*, che il re *Virahamvira* rubò. (Questo passatempo è correlato a '*Vanavisnupura*' e '*Yajigrama*'). Nei suoi ultimi giorni *Syamananda Prabhu* visse a *Nasihapura* in *Orissa* e predicò ampiamente il *vaisnava-dharma*. Tra i suoi innumerevoli discepoli *Rasikananda* si distinse particolarmente.

# Ekacakra (Viracandra-pura Garbhavasa) e Nityananda Prabhu

Ekacakra si trova a otto miglia a est della stazione ferroviaria di *Mallapura* e undici miglia dalla stazione ferroviaria di *Ramapura Hata*. Presso *Ekacakra* si possono visitare i seguenti luoghi sacri:

-Il luogo di nascita di Śrī Nityananda Prabhu, chiamato 'Garbhavasa'.

- -Il luogo in cui la madre di *Nityananda*, *Padmavati*, eseguì il *sasti- puja*, la cerimonia che si esegue sei giorni dopo la nascita del figlio.
- -Padmavati-puskarini, uno specchio d'acqua costruito in memoria di Madre Padmavati.



- *Malatala*, il gigantesco albero di *pipala* sul cui ramo *Mahaprabhu* appese la sua ghirlanda (*mala*).
- Siddha-bakula, un enorme albero bakula dove  $\acute{S}r\bar{\imath}$  Nityananda Prabhu giocava durante l'infanzia.
- Infine *Viracandra-pura*, che prende il nome dal figlio di *Śrī Nityananda Prabhu*, *Viracandra* (noto anche come *Śrī Virabhadra*). *Śrī Banka Raya* (o *Śrī Bankima Raya*) con *Śrī Jahnava-devi* alla sua destra e *Śrīmati Radhika* alla sua sinistra sono le adorate divinità del tempio. *Śrī Nityananda Prabhu* trovò la divinità di *Śrī Banka Raya* a *Kadamba-khandi-ghata* nel piccolo fiume *Yamuna*, che scorre nelle vicinanze. La divinità di *Radhika* è stata trovata sotto le radici di un albero di *neem* a *Bhattapura*.

Śrī Nityananda Prabhu apparve nel villaggio di Ekacakra il giorno di Maghi-sukla-travodasi, nell'anno 1395 dell'era di Saka (1453 del calendario romano). Suo padre era Śrī Hadhai Pandita e Sua madre Padmavati-devi. Nell'infanzia Śrī Nityananda (Nitai) e altri ragazzi si esibivano in spettacoli teatrali basati sui passatempi del Signore Supremo, come i Rama-lila e Krsna-lila. Nelle rappresentazioni raffiguranti i passatempi di Rama, Nitai assumeva il ruolo di Laksmana, e in quelle dei passatempi di Krsna interpretava il ruolo di Balarama. Si assorbiva talmente nel suo ruolo che una volta, assorto nell'interpretare Laksmana che combatteva a Lanka, svenne giunto il momento del potente colpo sul petto inferto da Meghanatha. Rimase in quella condizione per così tanto tempo che gli altri ragazzi andarono in lacrime ad informare i suoi genitori, che quando videro il loro bambino privo di sensi iniziarono a piangere. Poi un ragazzo disse: "Nityananda mi ha detto che quando sveniva, Hanuman doveva portare la pianta medicinale sanjivani dal monte Gandhamadana e solo dopo averla annusata, Nityananda, riprenderà conoscenza." Il ragazzo recitò il ruolo di Hanuman che porta la pianta di sanjivani e avvicinandosi a Nitai, con grande stupore di tutti, presto riacquistò conoscenza.

Una volta, quando *Nitai* era un bambino, un *Vaisnava* giunse a *Ekacakra* e chiese al padre di *Nitai* di permettergli di portare con sé *Nitai* in pellegrinaggio nei luoghi santi dell'India. Più tardi, *Nityananda Prabhu* raggiunse *Vrindavana* e quando tornò a Śrīdhama Navadvipa incontrò Śrī Caitanya Mahàprabhu. Era la 'mano destra' di *Mahaprabhu* nel propagare il Santo Nome e distribuire l'amore per Dio.

Nei Krsna-lila Nityananda è Śrī Baladeva e prima, nei passatempi di Rama in Treta-yuga, era Laksmana, il fratello minore di Śrī Rama. Nityananda Prabhu svolse un ruolo di primo piano nella liberazione di Jagai e Madhai. Con il sostegno di Śrīman Mahaprabhu, andava ogni giorno nella città di Navadvipa, chiedendo alla gente di cantare



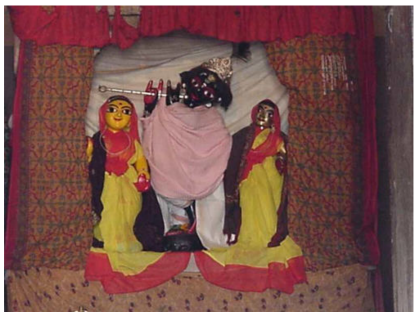
il Santo Nome, ed è ben noto come s'immergeva nel danzare e nel cantare con i devoti di Śrīvasa-angana, il luogo del sankirtana-rasa.

Nityananda Prabhu era completamente indifferente all'aspetto esteriore (avaduta) perciò a volte poteva succedere che portava un panno destinato alla parte inferiore del corpo legato intorno alla testa, e completamente nudo perchè assorto nei passatempi pertinenti al sakhya-bhava o al dolce sentimento d'amore. Nityananda Prabhu è uno dei due rami principali dell'albero dei desideri della bhakti (l'albero di Caitanya).

Quando *Mahaprabhu* divenne un rinunciato e andò a *Puri*, *Nityananda Prabhu* e alcuni altri devoti andarono con lui. Sulla riva di un fiume nell'*Orissa*, *Nityananda Prabhu* spezzò in tre pezzi il bastone del *sannyasa* di *Mahaprabhu* (*danda*) e li gettò nel fiume, che da allora divenne noto come *Danda-bhanga*, o 'la località dove fu rotto il *danda*'. *Mahaprabhu* dopo questa azione gli chiese: "Perché hai spezzato il *danda*, il Mio compagno?" *Nityananda Prabhu* gli rispose: "Non posso tollerare di vedere che per il resto

della vita devi tenere questo *danda* fatto di bambù secco." Il significato che si cela in queste parole è che l'*ekadanda* (asta con singola punta) indice di impersonalismo, ossia di coloro che pensano: "Io sono *Brahman*". *Nityananda Prabhu* trasformò l'*ekadanda* di *Mahaprabhu* nel *tridanda* (tre punte) portato dai *Vaisnaya*.

Prima del Ratha-yatra di Jagannatha, Nityananda Prabhu era l'assistente più vicino e importante di Mahaprabhu, poi per soddisfare i desideri di Mahaprabhu Egli propagò il servizio di devozione al Signore Supremo in tutto il Bengala ponendo particolare enfasi sull'harinama-sankirtana. Nityananda Prabhu tornò a vivere a Navadvipa dove in seguito sposò le due figlie di Suryadasa Sarakhela, Śrī Vasudha e Śrī Jahnava. Dopo il matrimonio visse a Khadadaha, dove nacque suo figlio, Śrī Viracandra. Nityananda Prabhu è Mula-sankarsana, si manifesta in cinque forme: Mahā-sankarsana, Karanadhasayi Visnu, Garbhodasayi Visnu, Ksirodasayi Visnu e Sesa. Egli è la divinità



che presiede (adhistatri-deva) la sandhini-sakti, la potenza dell'esistenza eterna e serve la coppia divina in quanto Ananga Manjari. Dopo che Nityananda Prabhu fece ritorno nei passatempi trascendentali eterni, Jahnava-devi e Viracandra Prabhu tornarono a Ekacakra. I ricordi di Śrī Nityananda Prabhu si alimentavano continuamente nei loro cuori e piansero lacrime di felicità. Nel corso del tempo, il villaggio di Ekacakra era diventato come un deserto, ma ora la popolazione sta crescendo di nuovo.

### Gopivallabhapura

Gopivallabhapura si trova nel distretto di Medinipura, sulla riva del fiume Suvarna-rekha. Śrī Rasikananda Prabhu, un noto discepolo di Śrī Syamananda Prabhu, ricevette in dono una divinità dal re di Mayura-bhajana. Symananda Prabhu chiamò la divinità Śrī Gopinatha, e il luogo dove stabilì questa divinità divenne noto come Gopivallabhpura. Molti oggetti sono stati conservati nella casa del precedente mahanta, Śrī Nandanandana-deva Gosvami, comprese le

carte degli accordi reali, le perline della collana di *tulasi* di *Śrī Rasikananda Prabhu*, qualche suo indumento, il suo *Śrīmad-Bhagavatam*, i vasi di terracotta, il *tilaka*, tre o quattro dei suoi flauti e molti suoi libri scritti a mano.

### Śrī Rasikananda Prabhu

Śrī Rasikananda Prabhu anche conosciuto come Rasika Murari, fu il discepolo più importante di Syamananda Prabhu. Apparve nel 1590 nel



villaggio di *Rohini*, o *Rayani*, situato sulla riva del fiume *Suvarna-rekha*. Il nome del padre era Śrī Acyutananda e quello della madre Śrī Bhavani-devi. Rasikananda era erudito, rasika e una grande anima perfetta (siddha-mahatma). Śrī Syamananda Prabhu fu affascinato dalle qualità di Rasikananda Prabhu a cui affidò il servizio di Śrī Govinda, una divinità creata da Syamananda.

Śrī Rasikananda Prabhu era una personalità molto influente. Una volta un dispotico governante musulmano liberò alcuni elefanti selvatici con l'intenzione di causargli problemi, ma egli, cantando il nome del Signore, prese un pò d'acqua nelle mani e la gettò sugli elefanti. Il semplice contatto di quest'acqua indusse gli elefanti a girare la testa, sollevando le proboscidi e a cantare a voce alta i Santi Nomi di Krsna. In quel momento gli elefanti divennero Vaisnava, adottando un comportamento umile e mite. Il cuore del dispotico governante cambiò, e dopo essersi arreso a Rasikananda divenne un devoto di Krsna

Sovrani di regni a lui contemporanei, come *Mayura-bhanjana*, *Patasapura* e *Mayana* attratti dalla sua potenza trascendentale, divennero discepoli di *Śrī Rasikananda Prabhu*. Nei suoi ultimi giorni svolgendo il *kirtana* con i suoi discepoli attraversò il villaggio di *Vansadaha* fino a giungere a *Remuna*. Quando arrivarono nel cortile del Tempio di *Ksiracora-Gopinatha*, *Śrī Rasikananda* raggiunse la camera interna del tempio ed entrò nel corpo di *Śrī Gopinatha*. Anche tutti i Suoi associati presenti lasciarono il corpo, proprio lì nel cortile. Il *puspa-samadhi* di *Śrī Rasikananda* e i *samadhi* degli altri devoti sono vicini al tempio di *Śrī Ksiracora-Gopinatha*.

# Guptipada

La residenza di *Śrī Vakresvara Pandita* si trova a *Guptipada*. *Śrī Caitanya Mahaprabhu* affidò a *Vakresvara* la responsabilità di

servire nella Śrī Radha-kanta Matha e a Gambhira, che si trova a Śrī Kasi Misra-bhavana a Puri-dhama.

### Jhamatapura

*Jhamatapura* si trova nel distretto di *Vardhamana*, vicino alla stazione di *Salara* (sulla linea ferroviaria orientale). In questa area ci sono le residenze di *Śrīla Krsnadasa Kaviraja Gosvami*, che viveva qui con suo fratello maggiore, e *Śrī Minaketana Ramadasa*, un grande devoto di *Śrī Nityananda*.



Una volta, mentre glorificavano Śrīman Mahaprabhu con un kirtana, Minaketana Ramadasa giunse a casa loro. Minaketana Ramadasa iniziò a glorificare Nityananda Prabhu, e il fratello maggiore di Krsnadasa Kaviraja Gosvami si intromise con alcuni commenti irrispettosi su di Lui. Irritato, Minaketana Ramadasa, considerandoli del tutto fuori luogo, lasciò quel posto. Śrī Kaviraja Gosvami si arrabbiò così tanto che partì per Vrindavana e abbandonò suo fratello per sempre. Dopo aver constatato la fede ferma di Krsna Kaviraja,

Śrī Nityananda Prabhu mostrò una misericordia insondabile donandogli il diretto darsana di Śrī Vrindavana-dhama, Radha-Govinda, Radha-Gopinatha e Radha-Mohana. Questo passatempo si è svolto qui a Jhamatapura. Nityananda Prabhu benedisse Krsna Kaviraja con la prema-bhakti e lo autorizzò potenziandolo a comporre la letteratura relativa al servizio devozionale.

## Kagaja Pukuriya

Kagaja Pukuriya è situata nel distretto di Yasodhara, a est di Benapola. Il vizioso e immorale Ramacandra Khan, che manteneva contatti con le meretrici, viveva qui. Una volta ingaggiò una giovane affascinante di nome Laksahira per sedurre Śrī Haridasa Thakura; ma dopo aver ascoltato il puro canto di Haridasa, la ragazza cambiò il suo stile di vita passata e divenne una grande Vaisnavi. Anche molti santi e saggi di alto livello andavano da lei per avere il suo darsana. Più tardi, quando Śrī Nityananda Prabhu venne in questo villaggio, Ramacandra Khan gli mancò di rispetto, così Nityananda Prabhu se ne andò immediatamente. Come risultato di questa offesa, sfortunatamente il giorno seguente i musulmani attaccarono il villaggio, e uccisero Ramacandra Khan e la sua famiglia.

# Kajaligrama

*Kajaligrama* è localizzata nel distretto di *Vardhamana* ed è il luogo di nascita della madre di *Śrī Nityananda Prabhu*, *Śrīmati Padmavati*. Era una donna molto istruita e profondamente devota. Il nome di suo padre era *Śrī Mahesvara Sarma*.

# Kalikapura

Kalikapura si trova nel distretto di Vardhamana vicino a Kasoyara. A Kalikapura vengono adorate le divinità di Śrī Radha-Madhava, stabilite dai discendenti di Śrī Gangamata Gosvamini.

## Kancadapada o Kancanapalli

Kancanapalli, residenza dell'associato di Śrīman Mahaprabhu, Vasudeva Datta, è situata sulla riva del Gange nel distretto di Caubisa-pargana. Come suo fratello Śrī Mukunda Datta, Śrī Vasudeva Datta era un cantante esperto nel gruppo di canto congregazionale di Mahaprabhu. Una volta chiese a Mahaprabhu il seguente dono: "Accetterò i peccati di tutti gli esseri viventi dell'universo se gentilmente rimuovi il loro attaccamento alla vita materiale e li impegnerai ad adorarTi." In seguito lasciò il villaggio e visse a Nilacala. Nei passatempi di Krsna era Madhuvrata Sakha. Sivananda Sena nacque a Kulena-Grama e la casa di suo suocero si trovava a Kancadapada. Śrī Krsna-rāya, la divinità installata da Śrī Kavi-karnapura, è adorata nel quartiere Krsnapura della città di Kancadapada.

### Kancana-gadiya

Kancana-gadiya si trova a circa cinque miglia dalla stazione di Bajarasahu, a Kandi nel distretto di Mursidabad. Qui si può avere il darsana dei seguenti luoghi:

-La residenza di Śrī Haridasa Acarya (conosciuta anche come Dvija Haridasa), associato di Sriman Mahaprabhu. Haridasa Acarya risiedeva ed eseguiva il bhajana a Vrindavana secondo le istruzioni di Mahaprabhu. Ebbe due figli, Śrīdasa e Gokuladasa. Quando Haridasa Acarya andò a Vrindavana, i figli rimasero a Kancanagadiya, chiedendo a Śrīnivasa Acarya di dar loro l'iniziazione Vaisnava, che accadde quando tornò da Vrindavana. Haridasa Acarya dipartì da questo mondo a Vrindavana, e i suoi figli portarono il suo corpo a Kancana-gadiya dove lo misero nel samadhi

-La residenza di Śrī Radha-vallabha dasa Mandala, dove tradusse il Vilapa-kusumanjali.

- La residenza del discepolo di Śrīnivasa Acarya, Śrī Vrindavana Cattaraja.
- La residenza del discepolo di Śrīnivasa Acarya, Nrsimha Kaviraja, uno degli otto poeti (asta-kaviraja).
- La residenza del discepolo di Śrīnivasa Acarya, Śrī Raghunatha Kara, anch'egli uno degli otto poeti.

### Kancana-Grama

Kancana-grama presso Cattagrama è il luogo di nascita dei fratelli Śrī Vasudeva e Śrī Mukunda Datta, così come di altri associati di Mahaprabhu. Mahāprabhu chiese a Śrī Sivananda Sena di occuparsi della proprietà di Śrī Vasudeva Datta. Śrī Vasudeva Datta, che era Madhuvrata Sakha nei passatempi di Krishna, era un cantante dolce e abile

## Kankutiya

A *Kankutiya*, che si trova vicino al villaggio di *Deulira* nel distretto di *Virabhuma*, si trova la casa del suocero di *Śrī Locana dasa Thakura*. Le divinità stabilite da lui, *Śrī Gopinatha* e *Śrī Gaura-Nitai*, sono ancora qui presenti e venerate.

### Kasima-Bazara

A Kasima-bazara si trova il palazzo reale di Maharaja Śrī Manindracandra Nandi, che offrì la sua vita, il suo tesoro e tutto ciò che era in suo possesso per il progresso del Gaudiya Vaisnavadharma. Con suo grande merito finanziò la stampa dello Srimad-Bhagavatam con inseriti diversi commenti. In molti modi, aiutò Śrī Bhaktivinoda Thakura e Śrīla Sarasvati Thakura Prabhupada a predicare il Gaudiya Vaisnava-dharma sia in India che all'estero.

#### Katava

Katava si trova nel distretto di Vardhamana e viene anche chiamato Kantaka-nagari. All'età di ventiquattro anni, Śrī Nimai Pandita lasciò la moglie Visnupriya e sua madre Saci devi; Egli attraversò il Gange a Nidaya-ghata e giunse in questo luogo, dove accettò il sannyasa da Śrī Kesava Bharati. Da qui viaggiò verso Puri via Santipura. Un tempio di Mahaprabhu si trova ancora qui.

Il luogo in cui furono rasati i capelli di Śrīman Mahaprabhu per la cerimonia del sannyasa; un samadhi dei Suoi capelli, il samadhi e la residenza di Śrī Gadadhara dasa, la residenza di Śrī Kesava Bharati e il samadhi di Śrī Madhu, il barbiere che ha rasato Mahaprabhu, sono anch'essi tutti qui.

Il nostro maestro spirituale, *nitya-lila pravista om visnupada Śrī Śrīmad Bhakti Prajnana Kesava Gosvami Maharaja*, accettò l'ordine di rinuncia in questo luogo.

#### Kendubilya

Kendubilva è situata nel distretto di Virabhuma sulla riva del fiume Ajaya, a venti miglia a sud di Siudi. L'illustre poeta e autore della Gita-govinda, Śrī Jayadeva Gosvami, è nato qui. Per qualche tempo fu il pandita regale di Maharaja Laksmana Sena.

# Kesiyadi

Questo villaggio, localizzato nel distretto di *Medinipura*, è stato purificato dal tocco dei piedi di loto di *Śrī Syamananda Prabhu* e *Śrī Rasikananda Prabhu*. In questo luogo è stato edificato anche un tempio *Gaudiya-matha*.

### Khadadaha

Il villaggio di *Khadadaha* è situato sulla riva del *Gange*, a due miglia a ovest della stazione ferroviaria di *Khadadaha* sulla linea ferroviaria

orientale nel distretto di *Caubisa-pargana*. Quando *Mahaprabhu* andò a *Puri*, *Nityananda Prabhu* su istruzione di *Mahaprabhu*, tornò in *Bengala* per predicare il *Vaisnava-dharma* in vari luoghi. Dopo un pò, sposò *Śrī Jahnava-devi* e *Śrī Vasudha-devi* e venne a vivere a *Khadadaha*. Suo figlio, *Śrī Virabhadra* (*Viracandra*), e Sua figlia, *Gangamata-devi*, sono nati qui. Anche *Śrīnivasa Acaya* e *Narottama Thakura* visitarono questo luogo. Una divinità di *Śrī Syamasundara Raya* presiede il tempio locale. Il *ghata* del *Gange* è noto come *Syamasundara-gath*.

## Khanakula-Krsna-nagara



Khanakula si trova sulla riva del fiume Dvarakesvara nel distretto di Hugli ed è la residenza di Śrī Abhirama Gosvami. Era prominente tra i dodici gopala, o amici pastorelli, nel ramo di Śrī

Nityananda Prabhu. Nei krsna-lila era Śrīdama Sakha e nei rama-lila era Bharata. Il nome di sua moglie era Malini-devi. Immerso nel sentimento di Śrīdama, una volta sollevò con una mano un possente ceppo di legno che sedici persone non erano state in grado di sollevare, ma Abhirama Gosvami lo sollevò come un flauto. Era

così potente che quando offriva i suoi omaggi a una divinità che non fosse *Visnu*, anche se di pietra, si spezzava. Inoltre, quando ha reso omaggio a sette dei figli di *Nityananda Prabhu* morirono tutti,



ma quando ha reso omaggio a *Viracandra Prabhu*, l'ottavo figlio, rimase in vita. *Abhirama Gosvami* considerava *Viracandra Prabhu* il secondo corpo di *Mahaprabhu*.

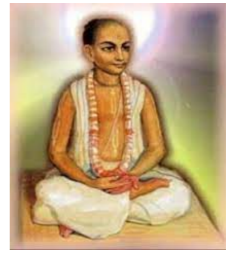
Abhirama Gosvami portava con sé un frustino chiamato 'Jaya-mangala'. Qualsiasi persona avesse avuto fortuna di essere anche solo sfiorato da questa frusta, riceveva l'amore per Dio. Tra gli altri, Śrī Abhirama Gosvami toccò Śrīnivasa Acarya con essa e gli diede Krsna-prema.

#### Kheturi

Kheturi, il luogo di nascita di Śrī Narottama dasa Thakura, si trova nel distretto di Rajasahi nell'attuale Bangladesh vicino a Rajabari Hata.

I luoghi di darsana presso Kheturi-dhama sono:

- 1 Il luogo in cui Narottama dasa Thakura si sedeva (asanabadi),
- 2 Radha-kunda e Syama-kunda stabiliti da Narottama dasa Thakura,
- 3 Amlitala (o Imlitala), dove Narottama dasa Thakura mise il suo bastone nella terra e in quel punto crebbe un enorme albero di tamarindo (imli),
- 4 Il luogo dove *Narottama* dasa *Thakura* compiva il *bhajana*



5 - Prematali. Prima della nascita di Śrī Narottama, Śrīman Mahaprabhu venne qui e diede il potere di concedere prema al fiume

Padma, appositamente per Narottama. Questo luogo, sulla riva del Padma, divenne quindi noto come Prematali. Si trova a due miglia da Kheturi

Nel famoso *Kheturi-mahotsava*, Śrī Narottama dasa Thakura installò sei divinità: Śrī Gauranga, Śrī Vallabhi-kanta, Śrī Vrajamohana, Śrī Krishna, Śrī Radha-kanta e Śrī Radha-mohana. Queste divinità non sono più presenti sul posto. La sua divinità di Śrī Gauranga è attualmente adorato a *Jiaganja* (nel Distretto di *Mursidabada*) nel *Bengala* Occidentale.

La consorte di Śrī Nityananda Prabhu, Śrī Jahnava-devi, partecipò a questo grande e festoso evento insieme a innumerevoli Vaisnava provenienti da tutto il Bengala.

### Kograma

Kograma, situato nel distretto di Vardhamana, a sud di Śrīkhanda. È stata la residenza di Śrī Locana dasa Thakura, l'autore del Śrī Caitanya-mangala, e oltre a ciò troviamo anche il suo samādhi. Il nome di sua madre era Sadanandi e suo padre Kamalakara. Egli era un discepolo del celebre Śrī Narahari Sarkara Thakura di Śrīkhanda. Locana dasa ha composto una ghirlanda di canzoni e tradotto i Versi del Rasa-pancadhyayi, i cinque capitoli del Bhagavatam che descrivono la rasa-lila di Krsna.

# Kolkata Bagabazara

Il re di *Visnupura*, *Virahamvira*, era solito offrire servizio a *Śrī Madana-mohana*. Questa divinità era originariamente servita dai discendenti di *Śrī Kasisvara Pandita*, e fu da essi che il re *Virahamvira* ricevette la divinità. Uno dei discendenti del re ipotecò *Śrī Madana-mohana* per 100.000 rupie con *Śrī Gokulacandra Mitra*, un ricco proprietario terriero residente a *Bagabazara*. Per questo motivo ci fu persino un caso giudiziario. Ad oggi, *Śrī Madana-mohana* è a *Bagabazara* a *Gokulacandra Mitra-bhavana*.

### Krsnapura

Krsnapura (uno dei villaggi di Saptagrama) è il luogo di nascita di Śrīla Raghunatha dasa Gosvami. Il palazzo di suo padre, Śrī Govardhana dasa e lo zio Śrī Hiranya dasa, era qui. Krsnapura è situata nel distretto di *Hugli*, breve distanza a direzione sud del villaggio di Saptagrama sulla riva orientale del fiume Sarasvati, che è ormai quasi prosciugato. Nel ecco un paio di scarpe di indossate da legno



Raghunatha dasa e una lastra di pietra usata come base per sedersi.

## Kulai o Kanui-grama

Il villaggio di *Kulai* è situato nel distretto di *Vardhamana* sulla riva del fiume *Ajaya*, a dieci miglia a nord-ovest di *Katava*. È il luogo di nascita di tre associati di *Śrī Mahaprabhu*: *Śrī Govinda*, *Śrī Madhava* e *Śrī Vasudeva*. *Mahaprabhu* si riposò sulla riva di questo fiume.

### Kulina-Grama

Kulina-grama si trova nel distretto di Vardhamana, tre miglia a est della stazione ferroviaria di Jaugrama sulla linea 'Newcord della Eastern Railway' in questo luogo vi risiedevano molti associati di Mahaprabhu, come Satyaraja Khan, Ramananda Vasu, Sankara, Vidyananda e Vaninatha Vasu. Tra i luoghi più degni di nota ci sono il Tempio di Śrī Jagannatha, il Tempio di Madana-gopala, un



tempio di *Gopisvara Siva* (adorato da *Satyaraja Khan*), il luogo del *bhajana* di *Śrīla Haridasa Thakura* e uno *stambha* o colonna commemorativa dedicata a *Satyaraja Khan* e agli altri famosi residenti di *Kulina-grama*.

## Śrī Ramananda Vasu

Ramananda Vasu era estremamente caro a Mahaprabhu. Il vero nome di suo padre era Śrī Laksminatha Vasu, ma il suo titolo era Śrī Satyaraja Khan. Il nome del padre di Śrī Satyaraja Khan era Maladhara Vasu e il suo titolo era Śrī Gunaraja Khan, un famoso poeta. Śrīman Mahaprabhu recitò una frase dal suo famoso libro, Śrī Krishna-vijaya: 'nanda-nandana krsna mora prana-natha - Nanda-nandana Śrī Krishna è il Signore della mia vita'. Poi Mahaprabhu disse: "Visto questa affermazione di Gunaraja Mi sono venduto nelle mani della sua dinastia."

Ramananda Vasu e suo padre, Satyaraja Khan, incontrarono Śrī Mahaprabhu al festival del Ratha-yatra. Il loro incontro è descritto nella Caitanya-caritamrta. Ogni anno, su istruzione di Śrī Mahaprabhu, portavano corde di seta fatte da loro stessi, che veniva usata per spostare Śrī Jagannatha sul Suo carro al momento del

Ratha-yatra. Rispondendo a una serie di domande rivoltegli da Ramananda Vasu e Satyaraja Khan, Mahaprabhu disse: "Chi ha pronunciato il Santo Nome di Krishna è un Vaisnava di terza classe ed è adorabile. Colui la cui bocca pronuncia costantemente il krsnanama è un Vaisnava superiore, un Vaisnava di seconda classe. E colui il cui darsana fa cantare automaticamente il krsna-nama è un Vaisnava di prima classe."

### Kumarahatta

Kumarahatta oggi chiamato Halisahara si trova nel distretto di Caubisa-pargana. Śrī Isvara Puri, Śrīvasa Pandita e Khanja Bhagavanacarya erano soliti risiedere qui. In precedenza Śrīvasa Pandita viveva a Navadvipa, ma dopo che Mahaprabhu entrò nell'aprakata-lila, non fu in grado di tollerare tale separazione e si trasferì qui.

# Śrī Isvara Puripada

Śrī Isvara Puripada, il principale discepolo di Śrī Madhavendra Puri, nutriva ferma fede nel suo guru. Egli trascorse la maggior parte del tempo nell'ashrama del proprio maestro a Gaya. Caitanya Mahaprabhu lo incontrò in un tempio di Visnu a Gaya e accettò l'iniziazione Vaisnava da lui. Era un bhavuka bhakta e uno straordinario poeta, autore del famoso 'Krsna-lilamrta'.

Mentre Isvara Puri si trovava a Navadvipa-dhama, chiese a Nimai

Pandita di correggere il suo libro. Questo evento è avvenuto prima dell'iniziazione diksa di Nimai. Dopo aver accettato l'ordine di rinuncia della vita, Mahaprabhu andò a Kumarahatta, il luogo di nascita del suo guru, e prese



reverenzialmente della polvere per porla sulla Sua testa. Poiché  $\acute{S}r\bar{\imath}$  Isvara Puri stava per lasciare questo mondo, ordinò a Govinda e a Kasisvara di andare a Puri a servire Mahaprabhu.

### Madhai-tala

*Madhai-Tala* si trova a un miglio dal tempio di *Mahaprabhu* a *Katava*. Il *samādhi* di *Śrī Madhai*, dei famosi fratelli *Jagai* e *Madhai*, è qui.



### Mahesa

La città di Mahesa è anche chiamata Śrī Ramapura-Mahesa. È la residenza di due associati di Mahaprabhu, Śrī Kamalakara Pillai e Dhruvananda Brahmacari. La figlia di Kamalakara Pillai, Śrī Narayani-devi, era sposata con Śrī Viracandra Prabhu. Il festival del Ratha-yatra che si svolge in questo villaggio è rinomato.

#### Mekhala

Mekhala è il luogo di residenza di Śrī Pundarika Vidyanidhi, associato di Mahaprabhu e si trova a dodici miglia a nord del villaggio di Cattagrama. Śrī Caitanya Mahaprabhu considerava Pundarika come Vrisabhanu Maharaja e lo chiamava 'Padre'. Sebbene visse come un re, dopo aver ascoltato un Verso dello Śrīmad-Bhagavatam, cadde dal suo letto e cominciò a piangere, gridando: "O Krishna! O Krishna!" Su raccomandazione di Mahaprabhu, Gadadhara Pandita prese l'iniziazione da lui.

Śrī Pundarika Vidyanidhi era un discepolo di Śrī Madhavendra Puri. Non andava mai al Gange per fare il bagno durante il giorno perché a quel tempo la gente oltre a lavarsi il corpo nelle sue acque, lavava i vestiti, si sciacquava la bocca e così via, e ciò lo rendeva molto infelice. Per questo motivo, egli andava durante la notte sulle rive del Gange, offriva i suoi omaggi ed eseguiva l'ācamana. Non mise mai i piedi nel Gange.

## Navagrama

Lauda Navagrama nel distretto di Śrīhatta è il luogo di nascita di Śrī Advaita Acarya.

## Navahatta o Naihati

Il villaggio di *Navahatta* si trova a tre miglia a nord di *Katava* ed è la casa di Śrī Sarvananda Vacaspati, la cui conoscenza dei *Purana* non ha eguali. Sarvananda Vacaspati fu il maestro di sanscrito di Sanatana Gosvami. L'antenato di Śrī Rupa e di Śrī Sanatana, Śrī Padmanabha, viveva a Navahatta e adorava Jagannatha

compiendo il *Ratha-yatra* e altri servizi. Il padre di *Sanatana Gosvami*, Śrī Kumaradeva, lasciò questo luogo a causa di problemi familiari e andò a *Vaklacandradvipa*.

## Nityanandapura

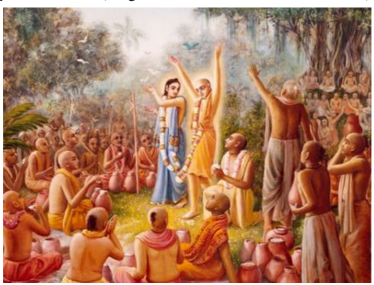
Questo luogo si trova nell'area di *Saptagrama* nel distretto di *Hugli*. Dopo il matrimonio di *Nityananda Prabhu* con  $\acute{S}r\bar{\iota}$  *Vasudha* e  $\acute{S}r\bar{\iota}$  *Jahnava*, risiedettero qui per qualche tempo.

#### Pancakuti

Questo villaggio, si trova vicino a *Vanavisnupura* dove i delinquenti rubarono il carro trainato dai buoi pieno di rare scritture di *Śrīnivasa Acarya*.

### Panihati

Panihati è situato sulla riva del Gange nel distretto di Caubisapargana ed è dove Śrī Raghunatha dasa Gosvami, su ordine di Śrī Nityananda Prabhu, organizzò il cida-dahi-danda-mahotsava, un



festival in cui i *Vaisnava* sono serviti con deliziose preparazioni di riso schiacciato.

Śrī Nityananda Prabhu era solito sedersi sotto un albero banyano sulla riva del Gange, e lo stesso albero è ad oggi presente. Nelle vicinanze, circondato da un pergolato di malati e di rampicanti madhavi, si trova la residenza di Śrī Raghava Pandita. La Śrī Caitanya-caritamrta dona una bellissima descrizione delle borse di Raghava colme di prodotti alimentari che sua sorella Damayanti cucinava per Śrīman Mahaprabhu, e descrive l'eccellente predisposizione di Damayanti a servire.

# Śrī Raghava Pandita

Raghava Pandita è uno dei principali associati di Mahaprabhu che nei vraja-lila è Dhanistha. I fiori di Kadamba fiorivano sull'albero di jambira-nibu vicino a casa sua, ed egli li utilizzava per farne ghirlande per la sua divinità. Sua sorella, Damayanti, trascorreva molti giorni a preparare accuratamente una gran varietà di gustosi cibi secchi da portare a Śrī Mahaprabhu a Śrī Puri-dhama al festival del Ratha-yatra. Alcune specialità si pote



vano conservare tutto l'anno e *Govinda* offriva quotidianamente questi preparati a *Mahaprabhu* in piccole quantità. Di tanto in tanto,

Raghava Pandita stesso, che era molto caro a tutti i devoti di Mahaprabhu, cucinava per Mahaprabhu.

## Pascimapada

Il villaggio di *Pascimapada* è situato ad ovest di *Teliya Budhuri*, ed è noto perché ci visse Śrī Govinda Kaviraja, che nell'albero di Caitanya appartiene al ramo di Nityananda. Era il discepolo di Śrīnivasa e il fratello minore di Śrī Ramacandra Kaviraja. Suo padre era Śrī Ciranjiva Sena e sua moglie Mahamaya-devi. Govinda Kaviraja era un sakta, devoto di Durga-devi, ma per misericordia di suo fratello e sua madre, in seguito accettò l'iniziazione nel lignaggio Vaisnava. Una volta, ammalatosi seriamente, andò con suo fratello da Śrīnivasa e accettò l'iniziazione, dopodiche si liberò da quella malattia e compose la sua prima canzone, 'bhajahu re mana srinanda-nandana abhaya-caranaravinda re'. Non solo si liberò dalla sua malattia fisica, ma anche dal condizionamento materiale. Successivamente scrisse molte canzoni devozionali che diventarono famose. Śrīla Jiva Gosvami fu così colpito dal suo straordinario talento poetico che gli conferì il titolo di 'Kaviraja, la gemma splendente tra i poeti'. Anche Śrī Viracandra Gosvami elogiò molto la sua poesia.

La parte di un brano di poesia *bengalese* che di seguito presentiamo, composto da meravigliose allitterazioni, sono un esempio del suo talento. In poche righe sono meravigliosamente descritte l'*ajjana* nerastra sugli occhi di *Krishna*, la tonalità *syama* dalla Sua carnagione che assomiglia a una fresca nuvola monsonica carica di pioggia, i Suoi capelli decorati con fiori *malli*, la Sua dolcezza che oscura anche quella del miele e la sua ghirlanda di fiori *malati*. Egli paragona *Krishna* alla luna e il Suo corpo fragrante ad un fiore.

anjana ganjana jagajana ranjana, jalada punja jini varana mukalita malli, madhura madhu-madhuri malati manjulamala kuvalaya kandala kusumakalevara kalima-kanti kalola

### Phuliya

Phuliya è uno dei luoghi in cui ha vissuto Śrī Haridasa Thakura. Si trova vicino al Gange nel distretto di Nadiya, appena a sud di Santipura. All'interno di una grotta, Haridasa Thakura cantava il Santo Nome 300.000 volte al giorno. Anche Śrī Caitanya Mahaprabhu venne qui e santificò il luogo dopo aver preso sannyasa.



#### Pichalada

Nel distretto di *Medinipura*, a quattordici miglia dalla città di *Tamaluka*, c'è un'area chiamata *Naraghata*. Attraversando il fiume *Haldi* a *Naraghata*, troviamo nelle vicinanze il piccolo villaggio di *Pichalada*. Quando Śrī *Caitanya Mahaprabhu* viaggiò per la prima volta da *Jagannatha Puri* a *Vrindavana*, lungo la strada che costeggia l'oceano, giunse in questa località e poi proseguì in barca fino a *Panihati*. Oggi c'è una *matha*, '*Padapitha Pichalada Gaudiya Matha*', fondata dalla Śrī *Gaudiya Vedanta Samiti*.

# Putiya

Il re di *Putiya*, Śrī Virendra Narayana, per la misericordia dei Vaisnava fu iniziato al Vaisnava-dharma ispirandosi ai discendenti di Śrīnivasa Acarya Prabhu.

# Śrī Gangamata Gosvamini

Śrī Sacidevi, figlia di uno dei re di Putiya, accettò l'iniziazione da Śrī Haridasa Gosvami, che fu un grande Vaisnava e pujari di Śrī Govindadeva a Vrindavana. Sacidevi visse a Vrindavana eseguendo le istruzioni del suo maestro spirituale e per alcuni anni eseguì un

rigoroso *sadhana-bhajana* al *Radha-kunda*. In seguito eseguì il *bhajana* in una capanna presso le rovine della casa di *Śrī Sarvabhauma Bhattacarya* a *Jagannatha Puri* e per adempiere all'ordine del suo maestro spirituale, desiderò costruirvi un bellissimo tempio in memoria di *Mahāprabhu* e *Sarvabhauma Bhattacarya*.



Un giorno, nella ricorrenza del Ganga-dashara (il giorno in cui Ganga apparve in questo mondo), Sacidevi pensò che gli sarebbe piaciuto fare un bagno nel Gange. Ouella notte il Gange fluì dai Śrī piedi di loto di Jagannathadeva raggiungendo l'ashram di Sacidevi la quale, entrata nelle acque del Gange per fare il bagno, fu trasportata dalla fino all'interno de1 corrente Śrī tempio ai piedi di

Jagannatha. Al mattino, quando i pujari aprirono le porte del tempio, videro Śrī Sacidevi e, pensando fosse una ladra, la misero in prigione. Quella notte Jagannatha apparì in sogno al re e al capo pujari dicendo loro: "Dovete avere molto rispetto per Sacidevi. Riportatela al suo ashram e accettate l'iniziazione da lei. Costruitele un bel tempio secondo il suo desiderio, e poi fate tutti gli arrangiamenti per potervi svolgere l'adorazione." Questa apparizione stupì tutti e accettarono di diventare suoi discepoli. Da quel momento in poi divenne nota col nome di Śrī Gangamata Gosvamini.

La divinità di Śrī Syama-raya di Jaipur ordinò al Suo brahmana pujari di portarlo da Śrī Gangamata Gosvamini a Śrī Puri-dhama dove Śrī Syama-raya accettò il suo personale servizio. Per

soddisfare il desiderio di *Gangamata Gosvamini*, il *Maharaja* di *Puri* restaurò la casa di *Sarvabhauma Bhattacarya* che ridiventò un magnifico palazzo reale proprio come la gente ricordava. Ancora oggi Śrī Syama-raya è presente e adorato in questo luogo.

### Ramakeli

Ramakeli si trova nel distretto di Maladaha, la capitale della regione di Gauda. Qui Śrī Rupa e Śrī Sanatana ricoprirono le cariche di



ministri dell'imperatore Hussein Shah; inoltre questo è il luogo di nascita di Śrī Jiva Gosvami. Nella parte settentrionale di Ramakeli troviamo Sanatana-dighi, sulla cui riva occidentale essi avevano residenza. Qui c'è un grande stagno chiamato Rupa-sagara, Śrī Rupa costruito da Gosvami, a est delle cui sponde egli risiedeva Ancora oggi albero un

tamala e l'albero keli-kadamba crescono dove Śrīman Mahaprabhu si sedette in procinto di partire per Vrindavana. Il magnifico tempio

di Śrī Madana-mohana, stabilito da Śrī Sanatana Gosvami, è ancora un ambìto luogo di pellegrinaggio. In ricordo dei passatempi di Krishna, Śrī Rupa e Śrī Sanatana nelle vicinanze scoprirono il Syama-kunda e il Radha-





kunda come anche i bei laghetti di Lalita, Visakha, Indulekha, Sudevi e Rangadevikunda.

Quando Śrī Caitanya Mahaprabhu, seguito da una folla

enorme, fece qui sosta lungo il percorso per giungere a *Vrndavana*, *Sanatana Gosvami* gli disse che non era appropriato andare a *Vraja* circondato da tale moltitudine di persone, poiché i sentimenti che Egli nutriva nel cuore si sarebbero affievoliti. Ascoltando il suo consiglio, *Mahaprabhu* tornò a *Jagannatha Puri*. Un anno dopo, nuovamente intraprese la via di *Vrindavana* sul sentiero di *Jhārikhanda*, con *Balabhadra Bhattacarya* e un servitore *brahmino*.

# Śrī Rupa e Śrī Sanatana Gosvami

I fratelli *Rupa* e *Sanatana* sono intimi associati di *Śrīman Mahaprabhu*. Nei passatempi di *Krishna*, *Sanatana Gosvami* è *Lavanga Manjari* e *Rupa Gosvami* è *Śrī Rupa Manjari*. Riguardo *Śrī Sanatana Gosvami* è rilevante sapere che contribuiscono alla sua grandezza le eccelse personalità dei quattro *Kumara*, quindi essi sono in lui e in qualche modo partecipano delle sue qualità.

Rupa, Sanatana e il loro fratello minore Anupama erano del lignaggio Yajurvediya Bharadvaja Gotriya brahmana, quindi i loro antenati provenivano dal Karnataka, nell'India meridionale. Prima di rivelarsi come Sanatana Gosvami il suo nome era Amara, e Rupa Gosvami si chiamava Santosa. Fin dall'infanzia dimostrarono un'intelligenza acuta e studiarono tutti gli sastra dal gioiello della corona degli insegnanti di Śrī Navadvipa, Śrī Vidya-vacaspati. Il loro speciale interesse era rivolto allo Śrīmad-Bhagavatam.

Nella loro giovinezza, i tre fratelli divennero ministri reali nel regno di Hussain Shah, l'imperatore di Gauda; Sanatana Gosvami era stato da lui nominato suo primo Rupa ministro, e Gosvami segretario personale, conferì loro i titoli 'Sakara Mallika' e 'Dabhira Khasa' rispettivamente. I due fratelli supervisionavano tutti gli affari reali con tale competenza che 1'Imperatore era completamente dipendente da loro.



Quando Mahaprabhu passò da

Ramakeli con il pretesto di andare a *Vrindavana*, sia *Rupa* sia *Sanatana* non indossarono il loro abbigliamento di corte ma accettarono vestiti umili per andare a incontrare *Mahaprabhu* e ricevere il *darsana* dei Suoi piedi di loto; così le loro vite raggiunsero un successo esemplare. Solo vedendo *Mahāprabhu*, la loro già perfetta devozione e attaccamento a *Bhagavan* fluirono spontaneamente. Ora la loro mente e il loro cuore erano completamente distaccati dai doveri reali, e dedicarono tutto il loro tempo a studiare il *Bhagavatam* e adorare il Signore Supremo.

Più tardi Śrī Caitanya Mahaprabhu andò a Vrindavana in pellegrinaggio e Śrī Rupa Gosvami ricevuta la notizia, si ritirò dai suoi doveri per poter raggiungere Mahaprabhu, insieme al fratello minore Anupama. Quando arrivarono, Śrī Mahaprabhu aveva lasciato Vrindavana per tornare a Puri. Sulla sua strada giunse a Prayaga e fu lì che incontrò di nuovo Rupa Gosvami e Anupama. Mahaprabhu rimase con Rupa Gosvami a Prayaga per dieci giorni, istruendolo sulle verità del bhakti-rasa e di prema e inoltre autorizzò

Rupa Gosvami a manifestare i luoghi santi perduti di Vrindavana e comporre la letteratura devozionale.

Mahaprabhu proseguì poi verso Kasi. Śrī Sanatana Gosvami, ormai indifferente ai suoi doveri governativi, desiderava non aver più nulla a che fare con tali concezioni materialistiche di vita. Tuttavia l'Imperatore si oppose alla sua proposta e con la speranza di fargli cambiare idea lo imprigionò. Sanatana nel frattempo ricevette un misterioso messaggio da parte di Rupa Gosvami e riuscito a coglierne il vero significato, riuscì a fuggire. In seguito recatosi a Kasi, incontrò Śrīman Mahaprabhu, che diede a Sanatana Gosvami vivide istruzioni riguardanti la jiva-tattva, bhagavad-tattva, maya-Egli sambandha-tattva. spiegò che nell'amorevole devozione (bhakti) è nell'ambito dell'abhidheyatattva ovvero consiste nell'apprendere e poter determinare il più adatto metodo di purificazione ed elevazione spirituale e che il puro amore per Dio (krsna-prema) è nella sfera della prayojana-tattva. Mahāprabhu lo benedisse con le Sue potenze e gli ordinò di andare a Vrindavana per riscoprire i luoghi sacri perduti, comporre letteratura devozionale e stabilire al meglio l'adorazione delle antiche divinità di Vrindavana. Così Sanatana Gosvami adempì il desiderio interiore di Śrī Mahatrabhu rivelando i luoghi santi di Vraja allora quasi del tutto dimenticati stabilendo il servizio di Śrī Madana-mohana, e scrivendo l'Hari-bhakti-vilasa, il Bhad-Bhadhagavatamrtam e un commento al decimo Canto del Bhagavatam.

Śrīla Rupa Gosvami soddisfò il desiderio interiore di Mahaprabhu in vari modi. Egli manifestò anche l'appropriato servizio a Śrī Radha-Govindadeva e riscoprì altri luoghi santi perduti di Vrindavana; ma in particolarmente ha rivelato una letteratura devozionale d'inestimabile valore come il Bhakti-rasamrta-sindhu, Ujjvala-nilamani, Lalita-madhava, Vidagdha-madhava, Laghu-bhagavatamrtam, Stava-mala, Uddhava-sandesa, Hamsa-duta, Dana-keli-kaumudi e Radha-krsna-ganoddesa-dipika. La Gaudiya

Vaisnava sampradaya ha un debito eterno con queste due grandi personalità.

# Śrī Anupama

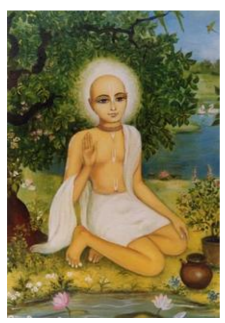
Anupama era il fratello minore di Rupa e Sanatana e come loro, era un alto funzionario governativo presso l'imperatore Hussein Shah. Insieme a Śrī Rupa Gosvami disinteressato alla vita materiale si recò a Śrī Vrindayana

Anupama era un devoto di Śrī Ramacandra. Una volta, Rupa Gosvami gli parlò della dolcezza di Śrī Krishna e gli ordinò di adorare esclusivamente Lui. Anupama accettò umilmente questa istruzione, ma poi, tormentato da un'incessante irrequietezza pianse tutta la notte. Il mattino seguente, raggiunse presto Śrī Rupa e gli disse: "Senza Ramacandra non posso rimanere in vita. Ma allo stesso tempo non posso disobbedire al tuo ordine. In queste circostanze l'unica soluzione di buon auspicio è morire." Soddisfatto, Rupa Gosvami lo consigliò di continuare a coltivare la sua devozione e determinata adorazione per il Signore Rama, egli partì per Puri con Śrī Rupa Gosvami per incontrare Mahaprabhu, ma durante il viaggio lasciò questo mondo. Suo figlio era il famoso Śrī Jiva Gosvami.

## Śrī Jiva Gosvami

Jiva Gosvami era il figlio di Śrī Anupama (Vallabha); da ragazzo egli incontrò Mahaprabhu a Ramakeli. In tale occasione Rupa Gosvami avvicinò Jiva ai piedi di Mahaprabhu, il quale pose le Sue mani di loto sulla testa di Jiva.

Jiva studiò la grammatica sanscrita e le scritture quando era molto giovane, e poi andò a Navadvipa dove Śrī Nityananda Prabhu desiderò accompagnarlo per i luoghi di Śrī Navadvipa-dhama parikrama. Śrī Nityananda Prabhu lo portò anche ad incontrare Śrī



Visnupriya, e in seguito mandò Jiva da Rupa e Sanatana a Śrī Vrindavana-dhama.

Sulla strada per Vrindavana, Jiva si fermò a Kasi per un po' di tempo e studiò il Vedanta presso il discepolo di Śrī Sarvabhauma Bhattacarya, Śrī Madhusudana Vacaspati. In altre parole studiò il Vedanta, come 10 aveva appreso Sarvabhauma Bhattacarya da Mahaprabhu. Quando arrivò a Vrindavana si rifugiò ai piedi di loto di Rupa Gosvami. Śrī Rupa e Sanatana lo istruirono

su tutta la letteratura riguardante la *bhakti*. *Śrī Rupa Gosvami* gli diede *diksa* e gli insegnò il significato dei libri che aveva scritto.

Ai suoi tempi, Śrī Jiva Gosvami era famoso come il più grande studioso del mondo; i Vaishnava dei tre dhama, Vraja-mandala, Gauda-mandala e Ksetra-mandala apprendevano da lui. Istruì Śrī Narottama dasa Thakura, Śrīnivasa Acarya e Śrī Syamananda Prabhu su ogni aspetto della letteratura della bhakti. Tra le sue opere principali vi sono: Sat-sandarbha, Sarvasamvadini, Harinamamrta-vyakarana, Gopala-campu, Madhava-mahotsava, Krama-sandarbha, e commentari al Bhakti-rasamrta-sindhu, Ujjvala-nilamani e Brahma-samhita.

# Saiyadabada

Saiyadabada è situata sulla riva del Gange, un miglio a ovest di Kasima-bazara nel distretto di Mursidabada, fu luogo di residenza di Śrī Harirama Acarya Prabhu, un discepolo di Ramacandra

*Kaviraja*. Questo è anche il sito dove Śrī Visvanatha Cakravarti Thakura ha studiato le Scritture sulla bhakti.

### Sankhanagara

*Sankhanagara* è una delle sette cittadine dell'area di *Saptagrama*. Si trova sulla riva del fiume *Sarasvati*, vicino al villaggio chiamato *Magarāra*, ed è il luogo di residenza e *bhajana* di *Kalidasa*, lo zio paterno di *Śrīla Raghunatha dasa Gosvami* 

Kalidasa andava in cerca di famosi ed elevati Vaisnava, anche se risiedevano lontano, e offriva loro doni come frutta e dolci, e ascoltava la loro hari-katha. I Vaisnava offrivano alla loro divinità tutto ciò che gli veniva donato, e dopo aver onorato prasada, buttavano via le bucce, i semi, le coppette fatte di foglie e così via, e Kalidasa, che si nascondeva nelle vicinanze, andava a mangiare o leccava le loro rimanenze. Dopodichè con grande gioia danzava in estasi.

Una volta *Kalidasa* andò in un villaggio sperduto dove risiedeva il grande devoto *Jhadu Thakura* che sebbene nato in una famiglia *sudra* era un *Vaishnava* molto avanzato nella *bhakti*. Quella sera *Kalidasa* si recò a casa sua, gli offrì dei dolci e manghi maturi e in seguito ascoltò la sua *hari-katha*. All'imbrunire *Kalidasa* si congedò e si nascose nelle vicinanze. La moglie di *Jhadu Thakura* si lavò e offrì alcuni dei manghi alle divinità e poi li diede a suo marito; poi gettò quello che era rimasto in un apposito luogo non lontano dalla loro casa. Questa era l'occasione che *Kalidasa* stava aspettando: recuperò rapidamente le bucce e i semi di mango e procedette a succhiarle.

*Kalidasa* riponeva ferma fede nella potenza dei resti dei *Vaisnava*. Ciò fece sì che Śrī Caitanya Mahaprabhu fosse così soddisfatto di lui da non avergli mai obiettato il fatto che ogni giorno beveva l'acqua dove Mahaprabhu lavava i propri piedi alla soglia della porta

dei leoni, davanti al Tempio di *Jagannatha*. Śrī Caitanya non permise a nessun altro di bere quell'acqua, ma fu molto contento dell'attitudine al servizio che *Kalidasa* fece per i *Vaisnava* e quindi gli concesse questa grande fortuna.

# Santipura e Śrī Advaita Acarya

Santipura è situata sulla riva del Gange, ed è lo sripata di Śrī Advaita Acarya, Śrī Harsa e Śrī Gopala Acarya. Oggi la nrsimhasila di Advaita Acarya, e la divinità di Śrī Madana-gopala accettano l'adorazione in questo luogo.



Śrī Advaita Acarya è un componente del Panca-tattva e fu discepolo di Śrī Madhavendra Puri. Nei suoi precedenti passatempi era Devadideva Mahadeva (il Signore Siva). Nacque in una famiglia di Varendra brahmana a Lauda Navagrama il giorno di Sukla-saptami nel mese di Magha, (del 1434 del calendario romano) e ha vissuto per 125 anni. Il nome di suo padre era Kuvera Pandita e sua madre era Nabha-devi. Egli in precedenza era noto come il nome di Kamalaksa Veda Pancanana. Le sue due mogli erano Śrī Sitadevi e Śrī Devi. Sitadevi diede alla luce Acyutananda e altri cinque figli, e

Śrī Devi diede alla luce Syamadasa. Śrī Visvarupa, il fratello maggiore di Nimai, studiò da Advaita Acarya.

Śrī Advaita Acarya è un'incarnazione di Maha Visnu. Egli adorò una salagrama-sila con foglie di tulasi e acqua del Gange, propiziando l'apparizione di Vrajendra-nandana, Krishna che assume l'aspetto di Śrī Gauranga, risplendente dei sentimenti e della carnagione di Śrīmati Radhika. Śrī Advaita Acarya partecipò a tutti i passatempi importanti di Mahaprabhu e, per avere il darsana del Signore, Śrī Advaita si recò ogni anno a Jagannatha Puri per il festival del Ratha-yatra. Egli non diede riconoscimento ai figli che erano privi di devozione per il Signore, e accettò il figlio più giovane, Acyuta, devoto di Śrī Gaura, come suo unico vero figlio. Il glorioso Advaita Acarya condivise una profonda amicizia con Śrī Nityananda Prabhu, ed era molto esperto in tutte le Scritture. Onorava tutti i Vaisnava, indipendentemente dall'estrazione sociale o famiglia di appartenenza.

Egli voleva rivelare al mondo che *Mahāprabhu* è *Śrī Krishna* stesso e a tal fine lo adorò profusamente. *Śrīman Mahaprabhu*, tuttavia, rispettava *Advaita Acarya* come Suo maestro spirituale e non accettava la sua adorazione. Questo disturbò *Advaita Acarya* che ritornò a *Santipura*, dove iniziò a spiegare la *Gita* in accordo alla filosofia impersonale. Quando *Mahaprabhu* sentì queste sue dissertazioni spinse l'anziano *Advaita Acarya* a terra davanti all'intera assemblea e ripetutamente lo strattonò. *Sitadevi* tentò di trattenere il Signore, ma Egli non ascoltò la sua richiesta e reguardì *Advaita* con parole di orgoglio che in realtà rivelavano le Sue opulenze. *Advaita Acarya* divenne giubilante e in un balzo di estasi, rivolgendosi a *Mahaprabhu* disse: "Ora che hai catturato un ladro, la relazione tra il Signore e il Suo servitore è stata rafforzata." Comprendendo il vero scopo per cui *Advaita Acarya* aveva predicato l'impersonalismo, *Mahaprabhu* arrossì per averlo maltrattato.

Poiché *Advaita Acarya* non è differente da *Śrī Hari*, è chiamato '*Advaita*' (che significa non duale), e poiché è un'autorità e insegnante dei principi filosofici della *bhakti*, è chiamato '*Acarya*'.

Una volta *Saci-mata* chiamò *Advaita Acarya* definendolo '*Dvaita Acarya*' perché separò il figlio (*Visvarupa*) dalla madre, cioè lei stessa, facendolo diventare un *sannyasi* e mandandolo via. Rammaricato dalle parole della madre, *Mahaprabhu* non le concesse *Krishna prema*. I devoti gli chiesero quale fosse la motivazione, dal momento che Egli lo aveva donato a tutti gli altri Suoi devoti. *Mahaprabhu* disse contrariato: "Ha offeso i piedi di *Advaita Acarya*". *Śrī Sacidevi* si premurò di recarsi a *Santipura* e implorò *Advaita Acarya* di perdonarla. *Śrīman Mahaprabhu* infine donò *Krishna-prema* a Sua madre su richiesta di *Advaita Acarya*.

Il suo pellegrinaggio nei luoghi santi dell'*India* lo portò a *Vrindavana* e visitò tutte e dodici le foreste. Da *Vrindavana* andò a *Mitila*, dove rimase molto colpito nel vedere che un *brahmana* anziano dall'aspetto divino aveva posto la testa alla radice di un albero e piangendo cantava i seguenti Versi:

tatala saikate, vari-bindu-sama, suta-mita-ramani-samaje tohe visari mana, tahe samarpinu, ab majhu habo kon kaje

"O mio Signore, dimenticandoTi completamente, ho offerto la mia mente alla società di donne, bambini e amici; ma questa esperienza è stata come offrire una goccia d'acqua sulle sabbie infuocate di una spiaggia. Come posso lenire questa grande infelicità?"

> adha janama hama, ninde gonayanu, jara sisu koto-dina gela nidhuvane ramani, rasa-range matanu, tohe bhajabo kon bela

"Vagando in una condizione che solo in apparenza sembra vita, ho trascorso la mia vita in totale disonore. Ho vissuto innumerevoli giorni come ragazzo frivolo, e ora come un vecchio inutile, sono inebriato dal piacere di condividere avventure romantiche con belle e giovani donne. Quando mai avrò la possibilità di adorarTi?"

# koto caturanana, mari mari jaota, na tuya adi avasana tohe janami puna, tohe samaota, sagara-lahari samana

"Innumerevoli *Brahma* muoiono uno dopo l'altro, mentre Tu sei senza inizio e fine. Tutti questi *Brahma* nascono da Te e poi di nuovo si riassorbono in Te, proprio come le onde nell'oceano."

Ascoltati questi Versi, *Advaita Acarya* si informò sull'identità del *brahmana*. Quando scoprì che era nientemeno che *Vidyapati* si abbracciarono con affetto. Si dice che *Advaita Acarya* incontrò anche *Śrī Candidasa*, il famoso poeta *bengali Vaisnava*.

# Saptagrama

Le residenze di Śrī Raghunatha dasa Gosvami e Śrī Uddharana Datta Thakura si trovano qui. Saptagrama, che significa 'sette villaggi', l'area comprendeva Saptagrama, Vesavati, Sivapura, Vasudevapura, Krsnapura (o Cadapura), Nityanandapura e Sankhanagara (l'attuale Triveni-grama). A quel tempo Saptagrama era piuttosto prospera. Śrī Raghunatha dasa Gosvami era un residente di Krsnapura, Śrī Kalidasa Lahidi di Sankhanagar, e Śrī Balarama Acarya di Cadapura. Anche il guru di famiglia di Raghunatha dasa, Yadunandana Acarya, era residente a Cadapura. Nityananda Prabhu visitava Saptagrama regolarmente. Il vero nome di Uddharana Datta Thakura era Divakara. Sua moglie morì quando lui aveva ventisei anni, perciò lasciò la casa e viaggiando con Śrī Nityananda Prabhu predicò il bhakti-dharma.

I due fratelli *Hiranya dasa* e *Govardhana dasa* vissero a *Saptagrama*; erano proprietari terrieri estremamente ricchi.  $\acute{S}r\bar{\imath}$  *Raghunatha dasa Gosvami* era il figlio di *Govardhana Dasa*.

Il padre di *Visnupriya-devi*, *Śrī Sanatana Misra* era il maestro spirituale di *Hiranya dasa* e *Govardhana dasa*.

### Sitala-Grama

Questo villaggio, precedentemente chiamato *Siddhala-grama*, si trova sulla linea ferroviaria *Vardhamana-Katava*, un miglio a nordest della stazione di *Kaicara*. La residenza di *Śrī Dhananjaya Pandita*, uno dei dodici *gopala*, è in questo villaggio. Nei *krsna-lila Dhananjaya* era *Vasudama*; egli nacque a *Padragrama* nel distretto di *Cattagrama*. Suo padre era *Śrīpati Bandhopadhyaya*, sua madre era *Kalindi-devi* e sua moglie era *Hari-priya*. Egli diede tutto ciò che possedeva a *Śrīman Mahaprabhu e* tenne per sè un piatto vuoto. Per predicare il *Vaisnava-dharma* viaggiò in molti luoghi, arrivando infine a *Sitala-grama*, dove stabilì le divinità di *Śrī Gaura-Nitai* e *Śrī Gopinatha*.

## Śrīkhanda

Questo borgo situato a un miglio dalla stazione ferroviaria Śrīpata Śrīkhanda, sulla linea tra Vardhamana e Katava, è stata la residenza di Śrī Narahari Sarakara Thakura. Numerosi ed eminenti Vaisnava vissero qui, ad esempio Mukunda Thakura, Śrī Raghunandana, Śrī Ciranjiva, Sulocana, Damodara Kaviraja, Ramacandra Kaviraja, Govinda Kaviraja, Balarama dasa, Ratikanta Thakura, Ramagopala dasa, Pitambara dasa, Sacinandana dasa e Jagadananda. Tra i luoghi da visitare per avere il darsana, la casa di Narahari Sarakāra che è anche il luogo dove faceva il bhajana, Madhupuskarini, Badadanga bhajana-sthali, le divinità di Śrī Gopinatha e Śrī Gauranga, così come le divinità installate dal figlio di

Raghunandana, Kanhai Thakura ossia Visnupriya, Syama-raya e Madana-gopala.

### Śrī Narahari Sarakara Thakura

Nei passatempi di Krishna, Narahari Sarakara Thakura è la prana sakhi Madhumati. Apparve nel 1483; il nome di suo padre era Narayanadeva e la madre era Gui-devi. Suo fratello maggiore era Mukunda Thakura, il cui figlio era il noto Raghunandana Thakura. Narahari Thakura era un rinomato studioso, poeta e rasika Vaisnava. Ancor prima di incontrare Mahaprabhu, aveva già composto poesie sia in sanscrito che in bengali riguardanti i passatempi di Śrī Radha-Govinda. Lui e Gadadhara Pandita in seguito vissero e servirono Śrīman Mahaprabhu servendoLo. Narahari offriva uno specifico servizio a Mahaprabhu; Lo sventagliava con un camara. Egli scrisse il Bhakti-candrika Patala, il Śrī Krsna-bhajanamrtam, il Śrī Caitanya-sahasra-nāma, il Śrī Sacinandanastaka e il Śrī Radhastaka e compose anche poesie dolci e nettaree. La sua divinità di Śrī Gauranga è ancora presente e qui adorata. Śrī Raghunandana era il figlio di suo fratello maggiore Mukunda Thakura, che continuò la sua stirpe familiare.

Una volta, Śrī Gauracandra e Śrī Nityananda Prabhu vennero a Śrīkhanda e chiesero a Śrī Narahari Thakura di poter bere un pò di miele. Con i suoi poteri Śrī Narahari Thakura trasformò l'acqua di uno stagno vicino, in miele, e in questo modo Essi furono soddisfatti. Quel laghetto è ancora chiamato Madhu-puskarini, il lago di miele.

# Śrī Mukunda Sarakara Thakura

Mukunda Thakura è il fratello maggiore di Narahari Sarakara Thakura, e si trova in un ramo dell'albero di Caitanya. Suo figlio era Raghunandana. Mukunda Thakura si sposò su ordine di Mahaprabhu e fu il medico di Hussein Shah, l'imperatore del Bengala. Un giorno, mentre era seduto su una piattaforma

sopraelevata accanto al re, *Mukunda* osservò il servo sventolare il re con un ventaglio di piume di pavone. Vedendo le piume del pavone, si sentì sopraffatto dal rapimento estatico e cadde a terra svenuto. Quando riguadagnò la coscienza, scusò il suo comportamento dicendo al re che soffriva di epilessia. Il re, tuttavia, poteva capire che lo svenimento di *Mukunda* era stato causato dai suoi elevati e profondi sentimenti interiori, e il rispetto che il re nutriva per lui aumentò. In seguito *Mukunda* lasciò l'occupazione di medico reale per studiare la letteratura devozionale a *Navadvipa* con *Mahaprabhu*.

Un giorno, a *Jagannatha Puri*, Śrīman Mahaprabhu chiese a *Mukunda*: "Raghunandana è tuo figlio o sei tu suo figlio?"

Con grande umiltà *Mukunda* rispose: "*Raghunandana* è come mio padre."

"Perché?" Chiese Mahaprabhu.

"Perché attraverso di lui ho raggiunto la *bhagavad-bhakti* e l'affetto per te." Queste parole piacquero molto a *Mahaprabhu* e ai Suoi devoti.

Narahari Sarakara aiutò a crescere Raghunandana, il figlio di Mukunda Thakura. Nella sua prima infanzia, la devozione piena di amore di Raghunandana indusse Gopinatha, la divinità della famiglia, a mangiare un dolce tondo fatto di riso; e grazie all'influenza di Raghunandana, un albero kadamba sulle rive del lago Madhu-puskarini, faceva schiudere due fiori di kadamba ogni giorno, che egli usava nell'adorazione di Śrī Gopinatha.

Una volta Śrī Abhirama Gosvami venne a Śrīkhanda, e pur essendo noto che a coloro che Abhirama Gosvami offrisse i suoi omaggi, sarebbe morto. Raghunandana Thakura, li accettò e abbracciò Abhirama. Raghunandana lo condusse poi al kirtana nel bhajanasthali di Badadanga.

Śrī Narahari Sarakāra un tempo divenne così assorto nel danzare nel kirtana a Badadanga che la cavigliera che indossava (nupura) si ruppe e volò fino alla casa del suo discepolo, Krishnadasa, che

viveva a *Akaihata* a una certa distanza. Ancora oggi c'è un laghetto ad *Akyaihata* noto come *Nupura-kunda*.

Śrīman Mahaprabhu, che inaugurò il canto congregazionale (sankirtana), considerava Raghunandana come un figlio. Un giorno prima dell'inizio di una funzione (adhivasa) del sankirtana-yajna di Mahāprabhu, Egli diede a Raghunandana il privilegio di offrire ghirlande, polpa di sandalo ecc. ai devoti presenti, e il giorno del completamento del festival lo incaricò del rituale di rompere il vaso pieno di yogurt e curcuma.

# Śrī Ciranjiva Sena

Ciranjiva Sena trasferì la sua residenza da Kumāranagara a Śrīkhanda. Era un discepolo di Narahari Sarakara, e i suoi due figli, Ramacandra Kaviraja e Govinda Kaviraja, erano poeti famosi. Nei krsna-lila è Candrika o Rupakanthi Sakhi.

## Śrī Damodara Kaviraja

Damodara Kaviraja è anche noto come Damodara Sena ed è stato un illustre poeta e studioso. Sua figlia, Śrī Sunanda, era sposata con Ciranjiva Sena.

# Śrī Ramacandra Kaviraja

Ramacandra Kaviraja era un discepolo di Śrīnivasa Acarya ed era figlio di Ciranjiva Sena e Sunanda-devi. Nei krsna-lila è Karuna Manjari. Suo nonno materno, Śrī Damodara Kaviraja, era il discepolo di Śrī Narahari Sarakara. Quando suo padre lasciò questo mondo, si trasferì a Kumāra-nagara dove risiedeva suo nonno materno. In seguito visse nel villaggio di Teliya-budhuri nel distretto di Mursidabada. Il giorno del matrimonio di Ramacandra Kaviraja, Śrīnivasa Prabhu lo vide con l'abito da sposo e gli disse: "Con i propri soldi un uomo compra l'illusione, ma in realtà si lega un cappio intorno al collo e pensa di aver avuto successo." Il giorno

dopo *Ramacandra* rinunciò alla sua casa e divenne un discepolo di Śrīniyasa Prabhu.

Ramacandra Kaviraja era il maestro spirituale istruttore del re Virahamvira di Visnupura. La sua devozione verso il maestro spirituale non aveva eguali. Śrī Jiva Gosvami fu così impressionato dalla sua poesia che gli diede il titolo di 'Kaviraja'. Ramacandra è uno degli otto poeti, o asta-kavi. I suoi libri più importanti sono Smarana-camatkara, Smarana-darpana, Siddhanta-candrika e la biografia di Śrīnivasa Acarya.

Sebbene *Ramacandra Kaviraja* fosse sposato, era completamente rinunciato e non si intratteneva mai in affari mondani. Il nome di sua moglie era *Ratnamala*. La discendenza di suo fratello, *Govinda Kaviraja*, è ancora presente.

# Śrī Govinda Kaviraja

Govinda Kaviraja era un discepolo di Śrīnivasa Acarya. Sua madre era Sunanda-devi, suo padre Śrī Ciranjiva Sena e suo fratello maggiore, Ramacandra Kaviraja. Nacque a Teliyaburhuri, e il nome di sua moglie era Mahamaya-devi e quello di suo figlio Divya Siha. Quando suo padre lasciò questo mondo, Govinda andò con sua madre e suo fratello maggiore nella casa di suo nonno materno, Damodara Kaviraja, a Kumara-nagara.

Il giorno del matrimonio di *Ramacandra, Govinda Kaviraja* udì le parole colme di misericordia e da allora in poi si rifugiò in *Śrīnivasa Acarya*. In precedenza era stato un adoratore di *Sakti (Durga)* e sebbene stesse avanzando nel *bhajana*, non poteva rinunciare a questa sua adorazione. Una volta si ammalò gravemente ma ciò si rivelò una grande fortuna. Comprendendo che la morte era imminente, chiese a suo fratello, *Ramacandra Kaviraja*, di implorare ai piedi di *Śrīnivasa Acarya Prabhu* di incontrarlo. *Śrīnivasa Acarya* giunse sul posto e pose i suoi piedi sulla testa di *Govinda Kaviraja*. In quel momento cambiò la sua vita e ottenne un nuovo entusiasmo

per il *bhajana*. La prima canzone che ha composto dopo questo evento è molto bella e significativa: "*bhajahu re mana sri nanda-nandana abhaya-caranaravinda re* - O mente, servi i piedi di loto di *Nanda-nandana*, che donano il coraggio."

La sua mente era concentrata nel comporre poesie dedicate esclusivamente a Radha e Krishna. Alcune delle sue composizioni più note sono Śrī Rama-caritra-gita, Sangita-madhava Nataka e Asta-kaliya Ekanana Pada. Impressionato dal suo straordinario talento poetico, Śrī Jiva Gosvami e gli altri principali Vaisnava erano soliti corrispondere con lui. I Gosvami di Vrindavana lo onorarono con i titoli 'Kaviraja' e 'Kavindra'. È uno degli otto poeti, per sempre ricordato, rispettato e adorato dai Gaudiya Vaisnava.

### Śrī Sulocana

Sulocana era uno degli associati di Caitanya Mahaprabhu e nei krsna-lila è Candrasekhara Gopi.

### Śrī Balarama dasa

Balarama dasa era il discepolo di Jahnava-devi e ricevette anche istruzioni sul bhajana da Narahari Sarakara. Partecipò allo storico festival di Kheturi.

# Śrī Ratikanta Thakura

Ratikanta Thakura era il nipote di Madana Thakura di Śrīkhanda e un digvijayi-pandita. Compose il Śrī Gaura-sataka e manifestò la famosa divinità di Śrī Madana-gopala a Śrīkhanda. Śrī Gopala dasa, che ha composto il Rasakalpavalli, era suo discepolo.

# Śrī Rama-gopala dasa

Rama-gopala dasa era un residente di Śrīkhanda e un discepolo di Ratikanta Thakura, che era nel lignaggio di Śrī Raghunandana. Compilò il poema Rasa-kalpavalli, che ha dodici divisioni.

### Śrī Ramapura-catara

Ramapura-catara è il luogo dove visse Śrī Kasisvara Pandita, un associato di Śrīman Mahaprabhu nel ramo di Śrī Sankararanya. Nei krsna-lila è Keli Manjari. Nacque nel 1498, nel villaggio di Brahmana-danga nel distretto di Yasohara. Il nome di suo padre era Śrī Vasudeva Acarya e quello della madre era Śrī Jahnava-devi. Rimase brahmacari per tutta la vita tanto era affezionato a Śrī Gaurangadeva. Lasciò la casa in giovinezza e andò a Puri, e su richiesta di sua madre manifestò le divinità di Śrī Gaura-Nitai a Catara e lì le adorò.

#### Talakhari

Talakhari si trova a metà strada tra le città di Magura e Yasohara nell'attuale Bangladesh. È il luogo dell'apparizione di Śrī Lokanatha Gosvami che in seguito trovò e stabilì al Kisori-kunda (un laghetto situato nel villaggio di Umrao a Chattravana, Vrindavana) l'adorazione della divinità di Śrī Radha-Vinoda. Temendo le conseguenze di nome e fama, Lokanatha Gosvami proibì a Śrīla Krsnadasa Kaviraja di nominarlo nella Śrī Caitanya- caritamrta. Il suo discepolo, Śrī Narottama Thakura, predicò il Vaisnava-dharma in tutta l'India orientale.

## Tamaluka, o Tamralipti

Tamaluka, un'antica città nel distretto di Medinipura, è situata sulla riva del fiume Rupa-narayana. In tempi antichi era noto un porto e la capitale di famosi re. Nel periodo della Guerra del Mahabharata, quando il re Mayuradhvaja combatté qui i Pandava, incontrò personalmente Arjuna e Krishna, e chiese a Śrī Krishna di concedergli sempre il suo darsana; da allora Śrī Krishna è presente in questo luogo come Jisnu-hari, una divinità di Arjuna e Krishna.

Il ventitreesimo capo dei *Jain*, *Parsvanatha*, giunse in quest'area e predicò contro la sezione *karma-kanda* dei *Veda*. I *buddhisti* avevano uno dei loro principali monasteri in questa città.

L'imperatore *Asoka* della dinastia *Maurya*, annesse al suo regno *Tamralipti* e vi eresse una stele commemorativa nota come *Asoka*.

Dopo che Śrīman Mahaprabhu accettò l'ordine di rinuncia, Vasudeva Ghosa non sopportando di rimanere a Nadiya senza Mahaprabhu, si trasferì a Tamaluka, dove stabilì una divinità di Mahaprabhu che adorò.

#### Triveni

Quando *Nityananda Prabhu* risiedeva a *Saptagrama*, faceva il bagno al *Triveni-ghata*, cioè alla confluenza dei fiumi *Ganga*, *Yamuna* e *Sarasyati*.

### Uddharana-pura

Uddharana-pura è localizzata nel distretto di Vardhamana sulla riva del Bhagavati-Bhagirathi, a due miglia a nord di Katava. Questo era il luogo dove visse Śrī Uddharana Datta Thakura, un caro associato di Śrī Nityananda Prabhu, ed è anche sede del suo samadhi. Si dice che Nityananda Prabhu soleva sedere sotto un vecchio albero di neem nelle vicinanze.

Uddharana Datta Thakura è il primo dei dodici pastorelli (dvadasagopala) appartenente al ramo di Nityananda Prabhu nell'albero di Caitanya. Nei krsna-lila è Subahu Sakha. Nacque a Krishnapura di Saptagrama in una prospera famiglia appartenente alla comunità suvaresavika. Il nome di suo padre era Śrīkara Datta e sua madre era Bhadravati. Dopo aver completato l'istruzione entrò nella vita familiare e fu nominato direttore della tenuta del re Nairaja a Navahatta (Naihati) vicino a Katava. A quel tempo Śrī Uddharana Datta Thakura visse nel vicino villaggio chiamato poi Uddharanapura in suo onore. Per la benevola influenza dell'associazione di

Nityananda Prabhu, in seguito lasciò tutto; la sua vasta ricchezza, la casa e così via; e servì Śrī Nityananda Prabhu. Egli viaggiò con Nityananda Prabhu dedito a propagare le glorie del Santo Nome del Signore e la devozione a Lui. Nell'anno 1436 nell'era Saka (1514 del calendario romano) nel giorno di Agrahayani-krsna-trayodasi, all'età di sessant'anni, entrò nei passatempi non-manifesti.

### Vaghnapada

Vaghnapada è la prima stazione ferroviaria sulla linea che da Ambika-kalana conduce a Navadvipa. È il luogo di residenza di Śrī Vamsi-vadanananda e di suo figlio Ramai Thakura (o Śrī Ramacandra Gosvami).

## Vakalacandradvipa

Śrī Kumaradeva, padre di Śrī Sanatana Gosvami, ha vissuto a Vakala dopo aver lasciato Naihati. Śrī Sanatana (Amara), Śrī Rupa (Santosa) e Śrī Vallabha (Anupama) nacquero qui. Anche Śrī Candrasekhara Acarya risiedette qui per un pò di tempo.

### Śrī Candrasekhara Acarya

Candrasekhara Acarya, noto anche come Acaryaratna, era lo zio materno di Mahaprabhu. Era nato nel distretto di Śrīhatta, ma in seguito visse a Navadvipa-dhama. Śrīman Mahaprabhu danzò immerso nei sentimenti della dea della fortuna nella sua casa. Partecipava al sankirtana di Mahāprabhu ed era presente quando accettò l'ordine di rinuncia a Katava. Fu Candrasekhara Acarya che diede la notizia del sannyasa di Mahaprabhu agli abitanti di Santipura e di Navadvipa.

#### Vakresvara

Questo villaggio, chiamato anche *Gupta Kasi*, si trova tredici miglia a sud-ovest di *Siudi*, nel distretto di *Virabhuma*. Qui il saggio *Astavakra* si sottopose ad austerità. Nella zona nord di *Vakresvara* vi

sono i fiumi *Vakresvara* e *Papahara*. In un cortile del tempio c'è *Sveta-ganga* e una *siva-linga* chiamata *Vakresvara*. Śrī *Nityananda Prabhu* visitò questo luogo.

### Vallabhapura

Śrī Kasisvara Pandita e Śrī Rudra Pandita, due degli associati di Mahaprabhu, risiedevano qui. La loro divinità, chiamate Śrī Radha-Vallabha, sono ancora venerate a Vallabhapura. Su ordine di Mahaprabhu qui Śrī Kasisvara stabilì e servì la divinità Gaura-Govinda. Nei passatempi di Krishna era Keli Manjari.

Kasisvara Pandita provava un profondo affetto per Śrī Rupa e Sanatana Gosvami. Nonostante visse a Puri-dhama vicino a Śrī Caitanya Mahaprabhu, e sebbene non avesse alcun desiderio di lasciarLo, Mahaprabhu gli diede una divinità e gli ordinò di andare a Vrindavana e così seguì le istruzioni del Signore. Śrī Rudra Pandita era Varuthaka, un pastorello, nei passatempi di Krishna.

## Vanavisnupura

Questa città si trova nel distretto di *Banduka* ed era la capitale del re *Virahamvira*. Una notte, mentre *Śrīnivasa Acarya*, *Śrī Narottama Thakura* e *Śrī Syamananda Prabhu* partiti da *Vrindavana* stavano trasportando su un carro di buoi dei rari testi di letteratura *Gaudiya Vaisnava*, il re fece sequestrare il carro, pensando che fosse pieno di gioielli. Più tardi, nella corte reale, quando il re ascoltò l'affascinante recitazione dello *Śrīmad-Bhagavatam* di *Śrīnivasa Acarya*, restituì i libri. Accettò l'iniziazione e divenne un grande *Vaisnava*. *Śrī Jiva Gosvami* lo chiamò *Caitanya dasa*. Al tempo del re *Virahamvira*, la città di *Vanavisnupura* era prospera sotto tutti gli aspetti. Il tempio di *Śrī Madana-mohana* è il tempio più famoso ma anche i templi di *Śrī Syama-raya*, *Kalacandra-murali-manohara* e *Madana-gopala* sono visitabili in questa città. Una volta, quando i nemici attaccarono questo luogo, *Madana-mohana* accese l'arma di

nome *Dalamadala*, l'equivalente di una moderna mitragliatrice, e gli aggressori fuggirono.

Attualmente Śrī Madana-mohana benedice con la sua presenza la residenza del compianto Śrī Gokulacandra Mitra di Calcutta. Si dice che una volta, a causa della mancanza di fondi, i discendenti del re Virahamvira impegnarono la divinità di Śrī Madana-mohana per avere un prestito. Da allora le divinità risiedono e donano il loro meraviglioso sguardo a Bagabazara, Kolkata.

#### Varahanagara

Varahanagara è il luogo di residenza di Śrī Bhagavata Acarya ed è anche il sito del suo samadhi. Quando Śrī Caitanya Mahaprabhu venne qui, fu molto lieto di ascoltare il Krsna-prema Tarangini di Bhagavata Acarya, una traduzione poetica del Bhagavatam che trabocca di profonde conclusioni filosofiche.

### Vrajarajapura e Śrī Gadadhara dasa

Situato nel distretto di *Bankuda*, *Vrajarajapura* era il luogo dei passatempi di *Śrī Gadadhara dasa*, un associato di *Śrī Nityananda Prabhu*. *Gadadhara dasa* viveva a *Endiyadaha* presso le rive del *Gange*. Visse anche a *Puri-dhama* per stare vicino a *Śrī Mahaprabhu*. Quando *Mahaprabhu* incaricò *Nityananda Prabhu* di distribuire l'amore per Dio nel *Bengala*, istruì *Gadadhara dasa* di affiancarlo in quest'opera. *Gadadhara* era così puro e potente, che difficilmente si possono descrivere le sue qualità.

Un giorno nel suo luogo di residenza consigliò al *Kazi*, musulmano di nascita, di cantare il Santo Nome, e per sua misericordia il *Kazi* divenne un *Vaisnava*. Quando risiedeva a *Navadvipa* si occupò di *Saci-mata* e *Visnupriya-devi*. Il Suo tempio, casa e *samadhi* sono ancora presenti a *Endiyadaha*.

#### Yajigrama

Yajigrama si trova nel distretto di Vardhamana, a una breve distanza a sud di Katava, qui è il luogo di residenza e bhajana (sripata) di Śrīnivasa Acarya. Śrīnivasa Acarya apparve in una famiglia di brahmana nel villaggio di Cakundi lungo le sponde del Gange. Il nome di suo padre era Śrī Caitanya dasa. Nella sua infanzia studiò grammatica e altri argomenti, e fin da allora venne a conoscenza delle glorie di Caitanya Mahaprabhu. A Śrīkhanda, Śrīnivasa Acarya incontrò Śrī Raghunandana e altri devoti di Śrīman Mahāprabhu e ciò lo ispirò ad andare a Śrī Ksetra (Puri) per potersi associare con il Signore e i Suoi devoti.

Era già in viaggio quando, ebbe la notizia che *Caitanya Mahaprabhu* aveva lasciato questo mondo ed era entrato nei passatempi eterni. Sopraffatto dal dolore, cadde privo di sensi. Alla fine, arrivato a *Puri*, incontrò *Śrī Gadadhara Pandita*, che gli insegnò alcuni Versi del *Bhagavatam* e gli consigliò di andare a *Gauda-desa*. In seguito venne a conoscenza che anche *Śrī Gadadhara Pandita* era entrato negli *aprakata-lila*, e svenne. Mentre tornava in *Bengala* ricevette la notizia che *Śrī Nityananda Prabhu* era entrato negli *aprakata-lila*. In un modo o nell'altro fece ritorno a *Navadvipa*, e da lì andò a *Śrīkhanda* e poi a *Vrindavana*, dove ricevette l'iniziazione da *Śrī Gopala Bhatta Gosvami*. Avvalendosi della guida di *Śrī Jiva Gosvami* studiò tutta la letteratura della *bhakti* con *Śrī Narottama* e *Śrī Syamananda Prabhu*, come il *Bhagavatam*, i *Sat-sandharba* dei *Gosvami* e il *Bhakti-rasamrta-sindhu*.

Quindi, su istruzione di Śrī Jiva Gosvami, raccolse tutti i libri scritti dai Gosvami e proseguì in Bengala per predicare con Śrī Narottama e Śrī Syamandanda Prabhu. Trasportarono i libri in grandi bauli caricati su carri trainati da buoi. Al confine col Bengala vicino a Vanavisnupura, il re Virahamvira, il capo dei delinquenti locali, pensando che il carro fosse pieno di gioielli, rubò i libri. Più tardi,

dopo aver visto la devozione e ascoltato le influenti parole di *Śrīnivasa Acarya* riguardo i passatempi del Signore, il re restituì i libri e accettò l'iniziazione *Vaisnava* da lui. *Śrīnivasa Acarya* riprese i libri e continuò il suo percorso verso il *Bengala*.

A Śrīkhanda, Narahari Sarakara Thakura organizzò il matrimonio di Śrīnivasa. Quindi Śrīnivasa ebbe modo di tornare di nuovo a Vrindavana e, dopo aver visitato i luoghi sacri, tornò in Bengala, dove iniziò a propagare la pura devozione.

#### Yasada

Questa località si trova vicino a *Cakadaha* nei pressi del *Gange*, nel distretto di *Nadiya*. È il luogo di residenza e *bhajana* (*sripata*) di Śrī *Jagadisa*, uno degli associati di Śrī *Caitanya Mahaprabhu*. Śrī *Jagadisa Pandita* portò personalmente sulle spalle una divinità di Śrī *Jagannatha* da *Puri-dhama* a questo luogo. A quel tempo si riposò sotto un albero *banyano*, che vive ancora oggi.

# Quarta Parte

## Śrī Navadvipasthakam

Otto Versi che glorificano Śrī Navadvipa di Śrī Rupa Gosvami

Śrī-gauda-dese sura-dirghikayastire 'ti-ramye pura-punya-mayyah lasantam ananda-bharena nityam, tam sri-navadvipam aham smarami (1)

"Meditate su Śrī Navadvipa-dhama, la meravigliosa terra del Signore Gaura, essa è un magazzino celestiale eternamente puro, brillante e colmo di felicità."

yasmai paravyoma vadanti kecit kecic ca goloka itirayanti vadanti vrndavanam eva taj-jnas tam sri-navadvipam aham smarami (2)

"Meditate su Śrī Navadvipa-dhama, che alcuni sostengono sia il mondo spirituale Vaikunthaloka, e alcuni come il regno trascendentale di Goloka; ma coloro che hanno realizzato la verità, sanno che è Vrndavana Dhama."

yah sarva-diksu sphuritaih susitair nana-drumaih supavanaih paritah sri-gaura-madhyahna-vihara-patrais tam sri-navadvipam aham smarami (3)

"Meditate su Śrī Navadvipa-dhama, dove in ogni direzione spirano gentili e fresche brezze e dove varie specie di alberi ombrosi crescono nei luoghi dove il Signore Gaura compì i Suoi lila."

sri svar-nadi yatra vihara-bhumih suvarna-sopana-nibaddha-tira vyapnormibhir gaura-vagaha-rupais tam sri-navadvipam aham smarami (4)

"Meditate su Śrī Navadvipa-dhama dove il Gange fluttua lungo sponde spruzzate da stelle dorate e dove il Signore Gaura gioì di passatempi trascendentali."

mahanty anantani grhani yatra sphuranti haimani manoharani pratyalayam yam srayate sada sris tam sri-navadvipam aham smarami (5)

"Meditate su Śrī Navadvipa-dhama, dove innumerevoli e affascinanti palazzi dorati, ospitano la dea della fortuna."

vidya-daya ksanti-mukhaih samastaih sadbhir gunair yatra janah prapannah samstuyamana rsi-deva-siddhais tam sri-navadvipam aham smarami (6)

"Meditate su Śrī Navadvipa-dhama, il luogo dove le persone sono potenziate dalla conoscenza, dalla compassione, dalla tolleranza, dal sacrificio e dalle sei opulenze e sono glorificate persino dai *rsi*, dai *deva* e dai *siddha*."

yasyantare misra-purandarasya sananda-samyaika padam nivasah sri-gaura-janmadika-liladhyas tam sri-navadvipam aham smarami (7) "Meditate su Śrī Navadvipa-dhama, al cui centro sorge l'estatica casa di Jagannatha Misra arricchita dai radiosi passatempi del Signore Gaura."

gauro bhraman yatra harih sva-bhaktaih sankirtana-prema-bharena sarvam nimajjayaty ullasad-unmadabdhau tam sri-navadvipam aham smarami (8)

"Meditate su Śrī Navadvipa-dhama, il luogo in cui il mio dorato Signore Hari vaga liberamente insieme ai Suoi devoti cantando con grande amore i Santi Nomi di Krsna e immergendo tutti nell'oceano della prema-bhakti."

etan navadvipa-vicintanadhyam padyastakam prita-manah pathed yah srimac-chaci-nandana-pada-padme sudurlabham prema samapnuyat sah (9)

"La persona che profondamente medita e regolarmente recita affettuosamente questo *astakam* di *Śrī Navadvipa-dhama* otterrà il raro gioiello di *prema* e i piedi di loto del mio *Śrī Sacinandana*."

## Le glorie di Śrī Navadvipa-dhāma

tratto dal Śrī Navadvipa Satakam di Śrī Prabodhananda Sarasvati, i cento Versi che glorificano la terra di Navadvipa.

srutis chandogyakhya vadati paramam brahma-purakam smrtir vaikunthakhyam vadati kila yad visnu-sadanam sita-dvipancanye virala-rasiko 'yam vrajavanam navadvipam vande parama-sukhadam tam cid-uditam

"Offro i miei omaggi a Śrī Navadvipa-dhama, che è estremamente beata, poiché si manifesta dalla *cit-sakti*, la potenza trascendentale. La *Chandogya Upanisad* la definisce *Parabrahmapura*; le *Smrti* la chiamano *Vaikuntha*, la dimora di *Visnu*; altre grandi personalità la descrivono come *Svetadvipa*; e rari *bhakta* sanno che è Śrī *Vrindavana* stessa."

kada navadvipa-vanantaresv aham paribhraman gaura-kisoram adbhutam muda natantam nitaram sa-parsadam parisphuran viksya patämi murchhitah

"Oh, quando, vagando attraverso Antardvipa, la parte interna di  $Śr\bar{\imath}$  Navadvipa-dhama, sorgerà in me una tale fortuna che mi indurrà ad abbandonarmi all'estasi vedendo che qui il meraviglioso  $Śr\bar{\imath}$  Gaurakisora danzava festosamente con i Suoi associati?"

yat-simanam api sprsen na nigamo durat param laksyate kincid gudhataya yad eva paramanandotsavaikavadhih yan madhuryakalapy avedi na siva-svayambhuvadyair aham tac chiman-nava-khanda-dhama rasadam vindami radha pateh

"Quando realizzerò veramente Śrī Navadvipa-dhama, che concede facilmente il puro amore (prema) per Radhika-ramana? Nemmeno i Veda possono toccare il limite di questo dhama; possono solo

ammirarlo da lontano. Lì, un grande festival di insondabile suprema beatitudine si svolge segretamente per l'eternità. *Siva*, *Svayambhu* e altri esseri celesti non conoscono nemmeno una particella della sua grande dolcezza."

svayam patita-patrakany amrtavat ksudha bhaksayan trsa tridivavandini suci-payo 'njalibhih pivan kada madhura-radhika-ramana-rasa-keli-sthalim vilokya rasa-magna-dhir adhivasami gauratim

"Quando otterrò la grande fortuna risiedendo nella foresta di Śrī Gaura, Śrī Navadvipa-kanana, la mia fame si attenuerà con le foglie nettarine che cadono naturalmente, la mia sete si placherà bevendo l'acqua gustosa e fresca del sacro Suradhuni (Ganga), e mi immergerò nel prema-rasa dopo aver visto i luoghi dei dolci passatempi amorosi di Śrī Radhika-ramana?"

sarva-sadhana-hino 'pi navadvipaika-samsrayah yah ko 'pi prapruyad eva radha-priya-rasotsavam

"Sebbene una persona possa non conoscere nulla se priva di ogni pratica spirituale, se non ha commesso offese al *dhama* e si è rifugiata totalmente in Śrīdhama Navadvipa, entrerà certamente nel meraviglioso festival del *rasa* di Śrī Varsabhanavi Rasa-rasesvari Śrīmati Radhika."

sa me na mata sa ca me pita na sa me na bandhuh sa ca me sakha na sa me na mitram sa ca me gurur na yo me na radhavana-vasam icchet "Un padre non è mio padre, una madre non è mia madre, un parente non è mio parente, un amico non è mio amico, un benefattore non è il mio benefattore, e un guru non è il mio *guru* se non vedono positivamente il mio soggiorno nella preziosa *Radhavana* (Śrī Navadvipa)."

aradhitam nava-vanam vraja-kananam te naradhitam nava-vanam vraja eva dure aradhito dvija-suto vraja-nāgaras te narädhito dvija-suto na taveha krsnah

"Se hai adorato Śrī Navavana (Śrī Navadvipa) hai adorato Vraja-kanana (Śrī Vrindavana). Se non hai adorato Navadvipa, tuttavia, Vraja-dhama è lontano da te. Se hai adorato Śrī Gaurasundara, il figlio di Śrī Jagannatha, hai adorato Śrī Krishna, il ragazzo di Vraja. Ma se non hai adorato il figlio di Misra, allora, in questo mondo, non hai adorato Gopendra-nandana."

sakala-vibhava-saram sarva-dharmaika-saram sakala-bhajana-saram sakala-siddhayaika-saram sakala-mahima-saram vastu khande navakhye sakala-madhurimambho-rasi-saram viharah

"Avventurarsi tra le nove isole di *Śrī Navadvipa-dhama* è l'essenza di tutte le opulenze, l'essenza di tutti i principi religiosi, l'essenza di tutto il *bhajana*, l'essenza di tutte le perfezioni, l'essenza di tutte le glorie e l'essenza di ogni tipo di oceano di dolcezza."

samsara-sindhu-tarane hrdayam yadi syat sankirttanamrta-rase ramate manas cet premambudhau viharane yadi citta-vrttir mayapurakhya-nagare vasatim kurusva "Se coltivi nel tuo cuore il desiderio di attraversare l'oceano dell'esistenza materiale, se nutri il desiderio di gustare il dolce nettare del Santo Nome, e se in qualche modo desideri giocare nell'oceano di *prema*, devi certamente risiedere nella città di Śrī Mayapura."

kada navadvipa-vanantaresv aham paribhraman saikata-purna-catvare hariti rameti hariti kirtayan vilokya gauram prapatami vihvalah

"Oh, quando raggiungerò una tale grande fortuna che, mentre vagabondo per le strade coperte di splendente sabbia bianca nelle splendide foreste di *Navadvipa* cantando "*Hari, Krishna, Rama*" con dolce voce, vedrò Śrī Gauracandra e cadrò a terra sopraffatto da prema?"